De caparazones, tallos de aquilea y poemas.
La comunicacidn celestial en la China antigua

Alicia Relinque
Universidad de Granada

Segun la definicion del DRAE, un oréaculo es la respuesta que una deidad ofrece
a una consulta, mediante un intermediario y en un lugar sagrado. Y, como también nos
dice el diccionario, este tipo de manifestacion estd vinculada con la antigiiedad
grecorromana. En la mayoria de los casos, el término oraculo evoca en nosotros imagenes
de mujeres en estado de éxtasis pronunciando algunas formulas que luego son registradas
por un sacerdote encargado de acompanarlas.

Ahora bien, ;existe algo semejante en la tradicion de la antigua China? En el
ambito chino, el término "oraculo" suele emplearse inicamente para aludir a una practica
adivinatoria realizada durante siglos sobre huesos de animales y caparazones de tortuga -
conocida como osteomancia, osteopiromancia o quelomancia-. Sin embargo, rara vez se
usa esta palabra para referirse a otros métodos tempranos de pronosticar el futuro
desarrollados en China. Entre ellos encontramos diferentes tipos de cleromancia -la
prediccion del futuro mediante el lanzamiento objetos, como dados o tabas-, la
interpretacion de los suefios, la lectura de la fisionomia (no solo humana, también se "leia"
la apariencia de de caballos o perros); por supuesto, esta la adivinacion astrologica basada
en la observacion de las estrellas y los fenomenos meteoroldgicos, y una modalidad
especificamente china: la adivinacion por observacion del gi 5 -la "energia vital" del

universo- a través del andlisis del movimiento de nubes, niebla, vapores, halos solares, el
viento o el agua. A ello se suman la geomancia y, por supuesto, la hemerologia, el estudio
de los calendarios.

En mi intervencion comenzaré presentando la adivinacion mediante huesos y
caparazones. A continuacion, me referiré a una de las formas de cleromancia mas antigua
y extendida en China, la realizada a través de tallos de aquilea que, por combinaciones
numéricas transformadas en lineas continuas o discontinuas, darian como resultado la
formacion de una serie de trigramas o hexagramas. Este sistema es el que acabaria
codificandose en un célebre manual de adivinacion, el Libro de los Cambios (Yijing/I
Ching o Cambios de Zhou, Zhouyi). Sin duda, estas dos fueron las modalidades
privilegiadas de comunicacion con lo celestial en China. Como afirma el gran historiador
Sima Qian (145-90 a.C.): "Desde que los antiguos reyes sabios establecieron la nacion y
recibieron el mandato, jacaso en alguna de sus acciones dejaron de apreciar la adivinacion
con caparazones de tortuga y tallos de aquilea como ayuda para obrar correctamente?"
(Memorias historicas, cit. en Shaughnessy, 1983, p.50).

Al final de mi intervencién, y aunque no se trate de una técnica adivinatoria, me
gustaria aludir brevemente uno de los pocos ejemplos de "encuentro" entre los seres
humanos y divinidades que nos ofrece la literatura china. Se trata de encuentros -a veces
frustrados- que fueron preservados en una hermosa antologia del siglo IV a.C.-1I d.C.,
titulada los Cantos de Chu.



Antes de entrar en materia, conviene mencionar algunos caracteres -los simbolos
que se identifican con palabras en chino- que van a aparecer en esta charla. En primer
lugar, el caracter bu N: dos trazos, uno vertical y otro horizontal -que podemos encontrar

mas o menos inclinado-, que representa y significa, sencillamente "resquebrajadura". El
siguiente, es ese mismo caracter al que se le afiade en la parte inferior la representacion
de una boca abierta (kou M) y que se pronuncia zhan g5 y vendria a decir

"resquebrajadura que habla"; su significado es "adivinacion". Un tercer caracter es el de
gua £, que casi no requiere explicacion alguna: es la imagen de resquebrajadura (bu, )

y el esquema de un conjunto de rayas (los trigramas o hexagramas, ). Cambiando

ligeramente de tema, el siguiente al que me voy a referir es el que designa a las o los
chamanes, sacerdote/sacerdotisas, augures, oficiantes, etc es wu AX. En €l aparece una

figura repetida que representa dos seres humanos A + A, sin definicién de género; estan
enmarcados en un tipo de escuadra cuadrangular, T, una herramienta utilizada para medir

con precision. Este caracter, sin embargo, serd definido en el primer diccionario caracteres
del siglo I d.C. de la siguiente manera: "Significa invocar. Las mujeres pueden hacer
descender a los espiritus a través de sus danzas"; es decir, para el siglo I d.C., la funciéon
de quienes invocaban a los espiritus parece identificarse con las mujeres, identificacion
ausente en el origen de la palabra. Este ultimo caracter con el radical de bambu (y por
extension, de cualquier tipo de varilla de cafia) 47 en la parte superior, forma shi %, cuyo

sentido es ya "adivinar a través de los tallos de aquilea". Con el tiempo, la union entre
zhan y shi 5 %! se identificara con cualquier tipo de adivinacion, independientemente

del método a través del que se haga.

Una ultima precision: el periodo temporal al que me referiré se extiende desde
finales de la dinastia Shang (ca. 1600 - 1046 a.C.) hasta lo que se conoce como el periodo
de los Reinos Combatientes en la dinastia Zhou (1046 - 256 a.C.), justo antes de la
unificacion de China por Qinshi Huangdi en el 221 a.C, con alguna referencia a la dinastia
Han (202 a.C-220 d.C). El cambio de dinastias de la Shang a la Zhou supuso una
transformacion importante no tanto en relacién con las practicas adivinatorias, que se
mantendran de forma similar, como con el pantedn de divinidades hacia las que se dirigian
las preguntas de los adivinadores o augures. En el caso de la dinastia Shang existia una
deidad suprema (Shangdi o Di Supremo), a quien no se le erigian templos, pero
considerado la maxima autoridad celestial. Por debajo de él, estaban los ancestros de la
casa Shang, a veces también denominados "di", espiritus vinculados con la casa real y de
un enorme poder, pues podian determinar en el destino de sus descendientes. Estos
ancestros, de hecho, son mayoritariamente los destinatarios de las preguntas realizadas a
través de los huesos oraculares. Existian ademas algunos "poderes naturales"
(identificados con el sol, la luna, el rio Amarillo, el viento o algunas montanas, etc) y
otros espiritus asociados a grupos sociales con los que los Shang mantenian relacion.

Con la dinastia Zhou, hacia el siglo XI a.C, se produce una transformacion notable:
Shangdi, el Di supremo, sigue apareciendo, pero pierde su estatus de maxima autoridad

! Con frecuencia, con el mismo significado, el primero de los caracteres -el que representa las
resquebrajaduras en huesos y conchas-, es sustituido por el de "tortuga" gui 5.



y se otorga la posicion jerarquicamente superior a Tian (traducible como "Cielo"), un ente
mas abstracto que Shangdi, al que dificilmente se le pueden atribuir caracteristicas
antropomorficas. Este Tian es el que determina la existencia de los seres humanos y, sobre
todo, de sus gobernantes a través de su mandato (7ian ming). Ademads, naturalmente, el
culto serd a los propios ancestros de la casa dinéstica Zhou, y a las fuerzas de la naturaleza,
pero ninguna de estas instancias tendra la trascendencia otorgada a Tian.

I. Tortugas que hablan. Los huesos oraculares

Existen evidencias de en el Asia Central y en la China del periodo neolitico que
se utilizaban diferentes formas de piromancia. Los huesos diferentes tipos de animales
(bufalos, cerdos, cabras, perros) y también de humanos se sometian al calor, lo que
provocaba un efecto de agrietamiento que el adivino de turno interpretaba. En el caso de
China, a partir del siglo XIII a.C. comienzan a aparecer sobre estos huesos y sobre la parte
inferior de los caparazones de tortuga -los plastrones- caracteres grabados que tenian que
ver con la ceremonia de adivinacion, los llamados jiaguwen, escritura sobre caparazones
de tortuga y huesos de animales. Estas inscripciones se convertirian, ademas, en los
primeros ejemplos de escritura china. El hecho de incorporar la escritura, influird también
en la eleccion de unos huesos sobre otros: se preferird aquellos més grandes que permitan
una incorporaciéon mas comoda de los jiaguwen.

Para explicar paso a paso el funcionamiento de esta practica concreta de
adivinacién, me voy a permitir utilizar una recreacion de la ceremonia realizada por el
especialista de la dinastia Shang, David Keithgley (1988, p. 1-2):

Los rayos del sol descienden sobre las montafias del oeste y acarician los tejados
de paja de los templos y las viviendas semienterradas a la orilla del rio Huan. El rio, en
sombras al pie de un acantilado, serpentea hacia el sureste para unirse al poderoso Rio
Amarillo entre claros donde en los que se ve brotar el mijo. El afio es el undécimo del
reinado de Wu Ding; la estacion, primavera; el dia xin wei, el octavo de la semana.

Como mencionamos, no existian templos destinados a deidades especificas, como
fue el caso de los oraculos griegos, ni siquiera el Di Supremo tenia su templo. Pero las
excavaciones de los complejos palaciegos muestran que incluian entre sus edificaciones
alguna destinada al culto y a las ofrendas. En esta reconstruccion, se menciona al rey Wu
Ding (r. 1273-1213 a.C.), puesto que un buen porcentaje de los huesos oraculares
descubiertos en el sitio de Yinxu lo tienen a él o a miembros de su familia real como
intervinientes en estas ceremonias. También se menciona la fecha concreta en que se
realiza la adivinacion. Este es uno de los elementos fundamentales de toda inscripcion
oracular: la especificacion del dia en el que se realiza la ceremonia. En este caso, estamos
en el ano 1262 a.C., el octavo dia del ciclo sexagesimal de la primavera, y también el
octavo dia de la semana (que, en el periodo Shang, eran de 10 dias).

Los ultimos rayos de sol se filtran por los portones del templo ancestral,
iluminando los ojos de una mascara monstruosa, que parecen llenarse de vida sobre un



tripode de bronce reluciente. En el centro del templo esta el Rey, es el centro de los cuatro
puntos cardinales, el centro del mundo Shang. El mijo maduro que se vislumbra a través
de la puerta demuestra que los rituales de cosecha han sido bien recibidos. Los calderos
de bronce con ofrendas de carne cocida invocan a los antepasados, cuyos cuerpos estan
enterrados profundamente y a salvo al otro lado del rio, pero cuyos espiritus —algunos
benévolos, otros no— siguen reinando sobre la casa real y sobre la persona del rey. Uno
de ellos esta enojado, pues al rey le ha dolido la mandibula toda la noche y el dolor persiste
ahora, en la vispera de su partida en campaiia contra los Pa-fang.

La atmosfera descrita es propia de la época y del momento: en el templo hay
objetos rituales de bronce -la fundicion del bronce alcanz6 su maximo esplendor en esta
dinastia Shang-: méscaras, tripodes y calderos donde se ofrecian alimentos a los espiritus
de los ancestros fallecidos. Vemos también la concepcion cosmica del momento: en el
centro del mundo esta en la corte, y la figura del rey es el centro de este universo. Nos
habla el fragmento de la causa por la que se realiza hoy la ceremonia: un persistente dolor
mandibular del rey. El ingente numero de plastrones excavados? demuestra que las
tematicas por la que se realizaban la adivinacion abarcaban un amplisimo espectro de
cuestiones: campafas militares, expediciones de caza, excursiones, la rutina para los
proximos diez dias (xun); si el dia o la noche serian propicios o no; se consultaba sobre
la climatologia -probablemente por la influenciade estos factores en la agricultura-, pero
también directamente sobre si convenia cultivar tal o cual tipo de cereal o incluso sobre
la conveniencia de reclutar grupos de campesinos para la cosecha; como en este caso,
aparecen con frecuencia preguntas por la causa de algan mal (dolor en dientes, ojos, pies,
como parte de la venganza de algin de un ancestro); también se preguntaba por los
nacimientos, sobre donde erigir alguna edificacion o sobre la idoneidad del nombramiento
de alguien para un cargo de responsabilidad se pedia la interpretacion de algiin suefio
(Kneigthley, 1988, p. 35).

Cinco caparazones de tortuga reposan sobre el altar de tierra apisonada. Los
plastrones han sido pulidos como el jade, y en su lado interno se han grabado hileras de
cavidades, algunas ya ennegrecidas por el fuego. En una de ellas, ain sin quemar, en el
lado derecho del caparazon, el adivino Que® introduce una tea de espino al rojo vivo. Al
hacerlo, proclama en voz alta: «;EI diente enfermo no se debe al ancestro Jia!»

Un asistente aviva el fuego para mantener la tea ardiente; el palo chisporrotea
contra la superficie del caparazon. El humo se eleva. Los segundos pasan lentamente. El
hedor a hueso quemado se mezcla con el aroma del vino de mijo esparcido en libacion.
Entonces, con un sonido seco y claro —jpac/—, la tortuga, la mas silenciosa de las
criaturas, habla. Una grieta en forma de bu se produce en la cavidad donde se ha aplicado
la tea.

2 Se estima en 160 mil el numero de huesos y caparazones oraculares con caracteres. El primer gran
descubrimiento se produjo en 1899, en el sitio arqueologico de Yinxu -tltima capital de la dinastia Shang
tardia, cerca de la ciudad de Anyang, en la region de Henan, donde desde entonces han continuado las
excavaciones. Uno de los mas recientes hallazgos, como el de Zhougongmiao, en Shaanxi de 2005, con
mas de 10.000 fragmentos de huesos oraculares datados en el periodo Zhou Occidental, supuso una
completa reconsideracion de muchas de las especulaciones previas con respecto a este tipo de adivinacion.
3 El nombre del adivino, Que, suena algo parecido a "Chiie".



El creciente uso de los caparazones de tortuga en las adivinaciones pudo deberse
a diferentes factores. En primer lugar, este animal representaba simbolicamente el
universo, donde la parte ventral representaria la tierra y su caparazon la boveda celeste.
Las incisiones y posteriores inscripciones se realizaban en el plastron, la parte ventral, de
forma cuadrangular, evocando la concepcidon del universo durante la dinastia Shang
(Allan, pp 74 y ss).

Como lo demuestran los hallazgos encontrados, en cada sesion se utilizaban varios
caparazones de tortuga o huesos (parece ser que casi siempre en nimero impar -tres o
cinco-; una vez terminada la ceremonia, se ataban juntos y se "archivaban"). El plastron
se habia preparado previamente: tras limpiarlo y pulirlo, en la parte que se correspondia
con el interior se realizaban unas incisiones -en un numero indeterminado, en funcion del
tamafio y el grosor del hueso o el caparazon-, y, en muchos casos casi siempre en forma
especular. En esas incisiones se aplicaba una tea ardiente que era la que provocaba la
resquebrajadura. En los huesos conservados aparecen en torno a una cincuentena de
nombres de los oficiantes.* Mayoritariamente, estos oficiantes son varones, con, al menos,
una excepcion demostrada, la de Fu Hao (m. c. 1200 a.C.) una de las esposas del rey Wu
Ding, que también sirvi6 como general de sus ejércitos.

Una vez mas, se introduce la tea, ahora en la cavidad correspondiente del lado
izquierdo del caparazon: «;Se debe al ancestro Jia!»

Pasa otro momento. Una nueva grieta se forma en respuesta. Con el siguiente
plastron, Que repite las variantes: «jNo se debe al ancestro Jia!» jPak! «;Se debe al
ancestro Jial»

Va empujando la brasa por las cavidades y el segundo caparazon de tortuga se
resquebraja; le siguen el tercero, el cuarto, el quinto.

La division en secciones de los plastrones permitia una mejor distribucion en
paralelo de las formulas, que se recitaban, casi siempre en afirmativo y negativo a los
lados derecho e izquierdo del hueso o, en este caso, del caparazén. Al parecer, esta
practica tenia que ver con la busqueda de la precision de las resquebrajaduras y para evitar
la ambigiiedad. Desde un punto de vista practico, imponia un formato estandar, y desde
uno mas filoséfico, abria las respuestas a todas las posibilidades que ofrecia el universo.
Es dificil precisar si fue esta practica la que contribuy6 a ir generando una cosmologia
dualista o si fue esta Gltima la que se manifestaba en este proceso de adivinacion. En
cualquier caso, lo que es indudable es que desde aqui se puede observar la genealogia de
esa vision que s6lo mucho mas tarde (en torno a los siglos V-IV), acabaria plasmandose
en el binomio yin/yang.

Los adivinos consultan. La congregacion de parientes se esfuerza por captar sus
palabras, pues la maldicion de un padre muerto puede, a los ojos del rey, ser obra de un
hijo vivo. El augur Que frota algunas cenizas sobre el nuevo conjunto de grietas y las

4 Parece que en las ceremonias més tardias de la dinastia Zhou, las referencias a los oficiantes no son tanto
a individuos concretos como a clanes.



examina una vez mas. Pero el caparazon no ofrece indicio alguno. Debe repetirse la
consulta. Se hacen dos grietas mas en cada uno de los cinco plastrones. Sigue sin haber
sefiales.

Se toma otra tea del fuego y se pronuncia una nueva féormula: «;El diente enfermo
no se debe al ancestro Keng!" ";Se debe al ancestro Keng!»

El ancestro Keng era el tio mayor del rey. Esta vez, las sefiales son claras. Sus
hijos, los primos mayores del rey, se apartan consternados ante la interpretacion del
adivino. El espiritu, su padre, ha sido culpado. Pero el trabajo de identificacion espiritual
contintia: «jNo se debe al ancestro Xin!" ";Se debe al ancestro Xin!»

El augur avanza metddicamente por la fila de cinco plastrones, recitando las
formulas negativas y positivas y agrietando cada caparazon dos veces de esta manera. No
puede emitirse un juicio. Como con el ancestro Jia, se queman diez grietas mas
«jPropicio!» exclama Que, sefialando dos grietas en el segundo y el cuarto caparazon. El
ancestro Xin est4 libre de culpa; sus descendientes respiran aliviados...

Estas ceremonias debieron exigir una importante inversion de tiempo mientras se
iban exponiendo todas las posibles alternativas. Es facil imaginar la tension creciente
entre los asistentes, sobre todo pensando en las posibles consecuencias de las respuestas
de la tortuga. ;Y si el rey tomaba represalias entre los descendientes del causante de sus
males? ;Y si, en algunos casos, era sencillamente la excusa para poder librarse de algunos
enemigos?

Entonces el rey habla. Unos asistentes arrastran a los animales que seran
sacrificados dentro del templo. Se oyen ladridos y balidos de un par de animales en panico,
luego silencio. La sangre mancha el suelo de tierra. El rey desmiembra a las victimas
mientras Que declara: «Ofrecemos un perro en sacrificio al ancestro Keng y degollamos
una oveja.»

La tea incandescente continua su tarea... jpac/, jpac!, jpac!... los plastrones se
agrietan en una secuencia lenta y solemne. {Ha apaciguado el sacrificio al tio muerto?
(Desaparecera el dolor del diente enfermo? El rey, con las manos atin pegajosas de sangre,
examina las grietas...

Termina la ceremonia y el adivino entrega los cinco plastrones a los escribas, que
comienzan la tarea de grabar en la superficie lisa de los caparazones el registro de las
formulas pronunciadas y los resultados observados.

Las ofrendas de sangre fueron habituales en este periodo, y no sélo de animales,
las excavaciones de las tumbas de los miembros de la ¢lite Shang lo confirman. Por
ejemplo, en la tumba de la mencionada Fu Hao aparecen restos de hasta 16 individuos,
supuestamente servidores que la acompafiarian en la otra vida. En cuanto a la
participacion activa del rey, también fue una practica habitual y, como hemos mencionado,
incluso en ocasiones era ¢l quien interpretaba las resquebrajaduras.

Pero de este fragmento, lo que serd sin duda de mayor importancia por las
consecuencias que tendria de cara al futuro de la escritura e incluso de la consideracion
de la literatura, esta ese Ultimo paso: la entrega a los escribas para que registraran
fielmente todo lo sucedido. Una inscripcion completa, que se hacia en la parte externa del
plastron, estaba compuesta por cuatro partes: 1) El prefacio, donde se especificaba la



fecha y el nombre del adivinador. 2) el "encargo", el tema sobre el que se informaba o
solicitaba respuesta; 3) La respuesta, que, en muchas ocasiones mencionaba al propio rey
como intérprete de las resquebrajaduras, y, por fin, 4) la verificacién, que se afiadia
cuando los acontecimientos sobre los que se habia preguntado habian obtenido ya un
resultado. De hecho, el término usado para "escriba" seria el que, a partir de la dinastia
Han, senalara a los historiadores. Esos funcionarios menores, de los que no quedaba
registrado el nombre, fueron tallando trazo a trazo, hueso a hueso una cronica histérica
excepcional.

En resumen, y si dejamos aparte todo lo relativo a la ceremonia mantica, hemos
de agradecerle a estos objetos algunos de los puntos fundamentales de lo que iria
construyéndose como la cultura china: el origen de su escritura, la identificacion de lo
escrito con el registro fiel de los acontecimientos y, por fin, una concepcion filosoéfica
binaria que acabaria por influir en toda su historia.

I1. Entre numeros y tallos de aquilea. El Libro de los Cambios, Yijing

En torno al siglo XI a.C., tras la caida de Shang, el método de adivinacion con
huesos de animales y los caparazones parece que fue perdiendo progresivamente su
importancia, y se vio sustituida en la dinastia Zhou por la adivinacién a través de los tallos
de aquilea. Tradicionalmente se pensaba que este cambio se habia debido a que la nueva
dinastia era marcadamente mas agricola y que su acceso a los caparazones resultaba mas
complicado. Los descubrimientos arqueoldgicos han demostrado que el uso de la
adivinacién por aquilea convivio durante siglos con el de los huesos oraculares y que, de
hecho, en muchas ocasiones se utilizaban conjuntamente. El cambio de paradigma, de la
tortuga a la aquilea, aparece claramente expresado en el Ritos de Zhou, Zhouli (s. IV a.C)
donde se afirma: "En todos los grandes asuntos del estado, primero se debe adivinar a
través de la aquilea, y solo después por las resquebrajaduras.” (cit. en Shaughnessy, p. 61).

Este método implicaba la disposicion y combinacion de una serie de tallos segun
una férmula especifica que acababa produciendo un conjunto de niimeros que explicaban
los eventos futuros. El proceso era extremadamente complicado, pero mucho mas sencillo
de llevar a la préctica. Fueron asi como debieron surgir los diferentes manuales de
interpretacion, como el Libro de los Cambios, Yijing, que, en funcion de los nimeros, ya
transformados en lineas enteras o quebradas, daban lugar a combinaciones en trigramas
y hexagramas. No hay constancia histdrica de en qué momento los tallos de aquilea se
convirtieron como la herramienta privilegiada de lograr las secuencias numéricas. Esas
secuencias aparecen en los propios huesos oraculares, pero también en disefios de
cerdmicas y objetos rituales de bronce. Es muy probable que, en un principio, para la
obtencion de los numeros, se utilizaran indistintamente métodos alternativos con dados,
tabas o cauris, pero la aquilea acabaria erigiéndose como la herramienta preferida para la
extraccion de los nimeros. Igualmente, tampoco hay constancia de cudndo los ntimeros
se transformaron en lineas -quebradas o enteras-, y estas se agruparon en trigramas o
hexagramas, para los que el Libro de los Cambios aparecié como manual de interpretacion.



Su origen mitico se atribuye al sabio emperador Fuxi, el Domador de las Bestias,
mitad hombre mitad serpiente, del que las fuentes dicen que observé los patrones del cielo
y de la tierra y, a partir de ellos, dio forma a los ocho trigramas (bagua), ocho
combinaciones de tres lineas, enteras y quebradas- que representaban los principios
elementales del universo: el cielo, la tierra, el trueno, el viento, el agua, el fuego, la
montafia y el lago. A partir de ellos, el rey Wen de Zhou (r. 1100-1050 a.C.), este ya si, un
personaje historico, los duplicd, y combind sus formas, para dar nacimiento a los 64
hexagramas que aparecen en el Yijing y a los que afiadié una explicacion. Su hijo, el
duque de Zhou, regente del reino entre 1042-1035 a.C, habria sido el responsable de los
textos que interpretan cada una de las lineas que conforman dichos hexagramas. Por
ultimo, el propio Confucio (551-479 a.C.) habria editado las conocidas como "Diez alas",
extendiendo las explicaciones de sentido adivinatorio, en principios filos6ficos acordes
con su vision del mundo.

Esta explicacion idealizada de la génesis del Yijing viene a llenar el vacio de una
informacion fidedigna sobre su historia temprana, de la que practicamente se ignora todo.
Segun Shaughnessy (1995: 2 y ss) la primera referencia al Yijing aparece en una obra del
siglo IV a.C., Comentarios de Zuo, Zuozhuan, una crénica de los afios 722 a 464 a.C. de
los reinos sometidos a la hegemonia de la casa real de Zhou. Segun esta fuente, algunos
personajes utilizan ya el Yijing como manual de adivinaciéon para interpretar los
hexagramas en el siglo VII a.C.; en los primeros cien afios de este periodo que cubre la
obra, aparece claramente como un manual de adivinacidon. Sin embargo, y coincidiendo
con el momento del surgimiento de la figura de Confucio, su uso funcional se ira
transformando para convertirse en un texto de corte filosofico, lo que acabard con su
"canonizacion" como clésico confuciano durante la dinastia Han.’

Aparte del Libro de los Cambios, en Ritos de Zhou (compilado entorno al siglo [V
a.C.) se mencionaban otros dos manuales similares y que, conjuntamente con el Yijing, se
denominarian los Tres Yi, San Yi. Los otros dos fueron el Lianshan (Montaias conectadas)
supuestamente manual de uso durante el periodo de la mitica dinastia Xia; y el segundo,
el Guicang (Retorno al almacén) seria el de la dinastia Shang. Mucho mas tarde, durante
la dinastia Qing (1644-1911) se recopilaron algunos fragmentos del Lianshan,
considerado practicamente perdido, aunque existen muchas dudas la autenticidad de
dichos fragmentos. Sin embargo, en 1993 en Wangjiatai, provincia de Hubei, se
excavaron mas de 800 tablillas de bambu, de las cuales casi la mitad se correspondian
con el Guicang, lo que supone un argumento de peso para la existencia del Lianshan.

En cualquier caso, los tres incorporan interpretaciones de los hexagramas, es decir,
de las combinaciones dobles de los ocho trigramas, aunque proporcionado diferentes
interpretaciones de ellos. El locus cldsico donde se explica la formacion de cada una de
las lineas a partir de los tallos de aquilea, llamada "método Dayan" -la Gran Expansion-,
procede del Xici (El Gran Comentario), uno de los apéndices del Yijing:

5 Como afirma Galvany, durante la dinastia Han "..los trabajos sobre €l Yijing [...habian subrayado] entre
otras cosas, la interdependencia de todos los elementos del universo, la trascendencia de esas relaciones y
el valor de la dimension cosmica del texto" (72).



El nimero de la Gran Expansion es 50, de los cuales se usan 49 [tallos]. Se
dividen en dos como imagen de los dos [Cielo y Tierra]. Se coloca uno [adicional] como
imagen de los tres [Cielo, Tierra y humanidad]. Se manipulan de cuatro en cuatro como
imagen de las cuatro estaciones. Se devuelve el remanente entre los dedos como imagen
del mes intercalado. En cinco afios hay dos meses intercalados; por lo tanto, hay dos
operaciones; asi que el proceso se repite dos veces mas hasta obtener el hexagrama. (cit.en
Raphals, 2013: 167; Dotson: 130)6.

El Zuozhuan conserva varias descripciones que permiten entender como se
realizaba la adivinacion mediante el Yijing, cuyo uso original como manual adivinatorio
explica, segun la tradicién, que sobreviviera a la quema de libros decretada por Qin
Shihuang. La narracion mas detallada aparece en el séptimo afio del duque Zhao (535 a.
C.)".

Dama Jiang, esposa del duque Xiang de Wei no le habia dado ningtin hijo. Su

concubina favorita, Zhou E, le dio uno llamado Meng Zhi. Kong Chengzi [ministro de
Wei] sofio que Kangshu [el primer duque de Wei] le decia que Yuan debia suceder al
duque. [Mas tarde] Zhou E le dio un segundo hijo al duque, a quien llamé Yuan. Meng
Zhi tenia un problema en un pie, lo que le imposibilitaba caminar correctamente. Kong
Chengzi us6 el Yijing para adivinar con la aquilea sobre el asunto, y dijo: "Ojala Yuan
gobierne Wei y presida sus altares" El resultado fue el hexagrama dun. Volvio a [utilizar
la aquilea y] dijo: "Quisiera nombrar a Zhi; pero no sé si podra asumir el cargo." La
respuesta fue "Dun cambia a bi." Mostro estos resultados a Shi Chao [el escriba], que dijo:
"Sera Yuan quien disfrute de la gloria, ;qué dudas te quedan?" Chengzi dijo: "¢ No deberia
heredarme el primogénito?" A lo que ¢l contesto: "Kangshu nombro6 [a Yuan], asi que
puede decirse que es el heredero. Meng Zhi no es un hombre “completo”; no sera
colocado en el templo ancestral y no puede considerarse el mayor. Ademas, el zhou [la
linea del hexagrama de Yuan] dice: “Es beneficioso establecerlo como sefior”. Si el
heredero fuera auspicioso, ;/qué necesidad habria de ‘nombrar’ a alguien? ‘Nombrar’ no
es heredar. Ambos hexagramas lo dicen: debe nombrarse al mas joven".

En ella, Kong Chengzi consulta mediante tallos de aquilea cuél de los dos hijos
del duque Xiang de Wei debia ser establecido como heredero. Se formula primero

% EI procedimiento concreto seria el siguiente: se seleccionan 50 tallos de aquilea, de los cuales uno se
retira, dejandolo aparte para no usarlo mas. A continuacion, se realizan las siguientes operaciones: 1° Los
49 tallos restantes se dividen al azar en dos grupos; 2° Se toma un tallo del grupo de la derecha y se coloca
entre los dedos mefique y anular de la mano izquierda; 3° Los tallos del grupo de la izquierda se van
contando de cuatro en cuatro hasta que queden cuatro o menos; estos se colocan entre los dedos anular y
corazon de la mano izquierda. 4° Se realiza el mismo proceso de contar de cuatro en cuatro los tallos del
grupo de la derecha hasta que también queden 4 o menos, que se colocan entre los dedos corazon e indice.
Se cuentan los tallos obtenidos: el resultado sera 5 o 9. Esos tallos se dejan aparte. A continuacion, los
grupos de izquierda y derecha se vuelven a unir y se vuelven a dividir aleatoriamente en dos; y se repite
todo el procedimiento de seleccion de tallos para generar un segundo ntimero, que esta vez sera 4 u 8. Una
vez obtenido, se apartan también esos tallos, y de nuevo se unen los grupos de izquierda y derecha y el
proceso se repite una tercera vez para generar un tercer nimero, también de 4 u 8. De los tres numeros
obtenidos, al 8 y al 9 se les da el valor de 2, y a4 y 5 el de 3. Por tltimo, la suma de los tres valores dara
como resultado los numeros 6, 7, 8 0 9 (siendo los pares niimeros yin, lineas quebradas, y los nimeros
impares lineas yang, enteras). Esa serd la primera linea (la inferior del hexagrama). Toda esta secuencia se
repite hasta cinco veces mas para generar las seis lineas en sentido ascendente.

7 La descripcion e interpretacion del proceso estan tomadas de Shaughnessy, 1983, apdo. 11.2.



formula un deseo: desea que Yuan pueda ser nombrado el sucesor gobernante del Estado
de Wei y presidir sus altares. Obtiene el hexagrama 33, dun "Retirada"®. A continuacion,
se expresa un segundo deseo: quiere establecer a Zhi como heredero y pregunta si este
podria desempenar adecuadamente el cargo. El resultado es el hexagrama dun mutando
hacia el 8, bi, Alianza’. Chengzi muestra ambos resultados a Shi Chao, quien interpreta
que Yuan debe ser designado heredero. Su razonamiento se basa en varios factores: la
indicacion del antepasado en el suefo, la condicion fisica deficiente de Meng Zhi, y la
logica interna del hexagrama, que recomienda “establecer un sefior”. Esto implica que el
heredero legitimo no es simplemente quien nace primero, sino el que conviene establecer
para asegurar la continuidad ritual y politica.

Este episodio confirma que la adivinacién con el Zhouyi seguia un procedimiento
comparable al de la adivinacion sobre caparazones de tortuga: primero se enuncia el
“encargo” (el deseo o peticion que motiva la consulta), luego se manipulan los tallos para
obtener un resultado expresado normalmente como una relacion entre dos hexagramas, y
finalmente se da una prognosis fundamentada en una sentencia del texto. El pasaje
también aclara un punto crucial: los encargos eran declaraciones optativas o desiderativas
-peticiones rituales para influir en un resultado futuro- y no preguntas neutrales. Esto
coincide con las inscripciones oraculares Shang y Zhou, donde los encargos no describen
hechos, sino que expresan un deseo: se desea que llueva; se desea que cierta ofrenda sea
apropiada; se desea que un ritual produzca el efecto buscado.

Los encargos nunca registraban hechos consumados ni fenémenos observados,
sino que intentaban determinar o influir en la conveniencia de una accion futura. El
ejemplo traido a colacion lo muestra claramente: las declaraciones “;querriamos que
Yuan disfrute del Estado?” o “;querria que Zhi sea apto?”” no son preguntas descriptivas
sino deseos rituales.

El pasaje también muestra que los encargos en el Zuozhuan estdn formuladas
como citas directas, introducidas por la formula: “dice”; se expresan en primera persona,
exactamente como en la adivinacion Shang y Zhou. Las sentencias que siguen a los
hexagramas no intentan interpretar fendmenos naturales observados, sino responder a
estas peticiones rituales. Asi, la adivinacion del afio séptimo del duque Zhao demuestra
la continuidad fundamental del pensamiento adivinatorio desde los Shang hasta los
periodos posteriores: la consulta se formula para influir o determinar la eficacia ritual
futura, no para registrar hechos pasados. Las inconsistencias sefialadas por Gao y Li, por
tanto, nacen de una lectura retrospectiva que no se ajusta al funcionamiento real de la
adivinacién antigua.

En conjunto, las pocas descripciones explicitas de la préactica adivinatoria con
el Yijing en el Zuozhuan confirman que el proceso conservo la estructura tradicional:
declaracion optativa del encargo, obtencion técnica del presagio mediante la aquilea, y el

8 Para la denominacion y traduccion a espafiol de los hexagramas, utilizamos la version de Yijing. El Libro
de los Cambios, de Vila. En este caso, se explica como: "Montafia y Cielo. Retirada. Propicia: sera favorable
mantener la firmeza respecto a asuntos menores (315)

° "Bi. Alianza. Tierra y Agua. Afortunado. El oraculo inicial trae un pronostico fundamentalmente duradero
y sin desgracias. Vendran aquellos que no viven en paz, pero para el ultimo en llegar quedara lo mas nefasto"
(Yijing...:172)

10



pronostico basado en el texto. Su valor reside en que muestran un estadio intermedio entre
el Yijing como manual adivinatorio y su posterior reinterpretacion como texto filosofico.

Para concluir este apartado, y en relacion a la supuesta supremacia del Yijing como
manual de adivinacion a lo largo de toda la dinastia Zhou, Cook y Bréard (24 y ss)
sostienen que su tradicion interpretativa durante siglos ha asumido una continuidad lineal
entre los hexagramas clésicos y las practicas antiguas; que los llamados shuzi gua 5

£, “gua numéricos” que aparecen sobre huesos oraculares u otros soportes eran nimeros

que usaban una légica binaria, donde 6 y 9 representaban las lineas yin y yang
respectivamente. Esta aproximacion era un intento de validar historicamente el Yijing
leyendo los antiguos nimeros como hexagramas primitivos. Sin embargo, recientemente
se han demostrado los limites de este enfoque: no existe evidencia de que los pueblos
Shang y Zhou entendieran esos shuzi gua en términos duales o simbolicos, lo que
supondria reconocer que esa lectura retroactiva habria distorsionado practicas mucho mas
antiguas y complejas.

Un descubrimiento fundamental que vino a corregir esta vision es el manual Shifa
K% (Método de la adivinacion por tallos de aquilea), encontrado entre las varillas de

bambu del siglo IV a.C. adquiridas por la Universidad de Tsinghua en 2008. Este texto
muestra un sistema claramente dual basado en nimeros pares e impares asociados al
género (masculino/femenino). Aunque mas simple que los sistemas Shang y Zhou,
representa un paso intermedio hacia la dualidad yin—yang del Yijing. El Shifa también
introduce innovaciones numéricas, como un uso distintivo, por ejemplo, del nimero 4 y
valores diferentes para otros niimeros. Otra aportacion del Shifa es su énfasis en los
trigramas sobre los hexagramas. Este enfoque es crucial porque los trigramas son los
componentes fundamentales de los 64 hexagramas del Yijing clésico. Es decir, en el siglo
IV a.C. existia este proceso de construccion de sistemas numéricos compatible con la
tradicion tardia del Yijing. Sin embargo, el método del Shifa leia gua de tres lineas, no de
seis, organizando sus patrones en estructuras cuadrangulares diferentes del formato del
Yijing.'® Esto demuestra que los hexagramas no fueron la Unica, ni necesariamente la
principal, forma de estructurar la adivinacion. La transformacion gradual que se produce
desde la dinastia Shang hasta la dinastia Zhou tardia se manifiesta en que las series
numeéricas para gua adoptan cada vez mas formas visualmente relacionadas con lineas
rectas o dobladas —como 1, 6, 8— reflejando una tendencia hacia la dualidad gréfica.
No obstante, incluso en el siglo IV a.C., los conjuntos incluian ocasionalmente 5 y 9, lo
que sugiere que sus significados no estaban completamente estandarizados. Claramente,
se utilizaba un sistema dual, pero no atn la dualidad yin—yang, y su interpretacion
dependia de factores adicionales como contextos rituales o cosmicos.

Sin duda, los hallazgos arqueoldgicos recientes enfatizan la diversidad y
pluralidad de las practicas adivinatorias previas a la codificacion del Yijing, muestran que
este es el producto final de una larga reduccion y simplificacion de practicas complejas.

10 Sobre el descubrimiento y contenido del Shifa, cfr. Cook y Zhao, Stalk divination. A Newly Discovered
Alternative to the I Ching, que proporciona, ademas, una traduccion integra del texto. Ademas, en el articulo
de Cook y Bréard aparece un analisis exhaustivo del mismo texto y tablas comparativas de los usos de los
numeros por periodos.

11



La tradicidon yin—yang y el sistema de hexagramas no fueron el punto de partida, sino el
resultado de una evolucion prolongada y no lineal. asi como la necesidad de interpretarlas
en sus contextos arqueologicos especificos y no desde la Optica de tradiciones posteriores.

En resumen, y como afirma Raphals, la funcién mas importante de los oraculos
(en China seguro, pero probablemente en Grecia y Roma también) fue politica y retorica;
los oraculos podian sancionar decisiones ya tomadas por los lideres de la comunidad, les
otorgaba legitimidad y autoridad, conferia aprobacion, aplacaba a los poderosos y
desviaba posibles culpas. Desde este punto de vista, los oraculos fueron fuentes de pacto
cuya funcién no era predecir futuros acontecimientos ni otorgar autoridad divina a los
gobernantes. Su funcidn era resolver dudas, mediar entre disputas, establecer un consenso
y legitimar decisiones del grupo dificiles de tomar y que ya se habian adoptado antes de
que se realizara la consulta. (2019:255) En China, las evidencias sugieren que era esencial
formular las propias intenciones antes de iniciar los procedimientos manticos. O lo que
es lo mismo, la adivinacion no se realizaba para resolver alguna duda o conflicto, si no,
mas bien, para lograr una sancion divina para los objetivos y los deseos ya formulados.
En este sentido, su fin ultimo buscaba ambos fines: esa legitimacion divina y el
beneplacito social. (id. 256)

I11. A modo de epilogo, dos poemas

Para terminar, queria mencionar una antologia de poesia procedente del reino mas
meridional del espacio chino preimperial, el reino de Chu, y datada entre los siglos IV
a.C. y I d.C., los Cantos de Chu, Chuci. Me parece interesante porque, por asi decirlo,
certifica y refleja en sus poemas la transicion entre un viejo mundo de creencias animistas,
y la mayor racionalidad del hombre nuevo, hijo del imperio recién instaurado
representado por la figura de un leal servidor a su rey, Qu Yuan. La descripcion que desde
el civilizado norte se hace de esos surefios no requiere demasiadas aclaraciones:

El reino de Chu esta irrigado por el rio Yangtsé y el Han, por lagos y rios, posee
montafias de bosques frondosos. Situado en las llanuras de Jiangnan, alli el fuego trabaja
la tierra y el agua desbroza. Su gente vive del pescado y del arroz, y sus trabajos son la
pesca, la caza y la recogida de lefia. Frutos de arboles o plantas, caracoles o ranas, la
comida siempre abunda; por ello son débiles y sin energia, y nunca almacenan reservas.
Piensan que siempre habra comida y bebida y no se preocupan por el hambre o el frio, por
ello tampoco hay familias con riquezas. Creen en brujos y espiritus, y se recrean en
sacrificios libidinosos.” (Historia de Han, “Tratado sobre geografia”)

Algunas de las que serian las composiciones mds antiguas de la antologia estan
dedicadas a las fuerzas de la naturaleza y describen las ceremonias de invocacion a los
espiritus a través de los chamanes, en este caso, el encuentro con la Augusta Unidad del
Oriente:

Hoy es un dia propicio, son favorables los signos;
al altisimo Augusto invocamos reverentes.

12



Blandimos espadas de guardas de jade,

resuenan tintineantes las gemas de nuestros cintos;

hay esteras que relucen con el brillo de los jaspes.

Flores y aromas en ramos por todas partes dispersas;

carne inmolada con esencia de orquideas

ofrendas de vino de casia, licor de pimienta aderezado.

Se alzan las baquetas, baten los tambores,

comienzan lentas las cadencias, dulces cantos se incorporan.
Entran las flautas, las citaras acompafian, los cantos se enardecen.
La chamana engalanada se entrega enfebrecida a la danza,
perfumes embriagadores inundan entera la sala,

todas las voces en un solo coro resuenan.

El Augusto esta contento, con nosotros se complace. (Yang, 43)

Frente a ese mundo de espiritus, invocadores, y entrega sin control a la divinidad,
en los poemas tardios, se ensalzard después la figura del fiel servidor que, dubitativo no
sabe a donde dirigirse. Y es justamente el augur, el representante de ese viejo mundo, el
que le da la clave para enfrentarse al nuevo tiempo:

Ya en el exilio Qu Yuan,

tres aflos se sucedieron sin ser convocado a la corte.

Toda su sabiduria, su lealtad toda, por aduladores ocultas, cegadas.

Con el corazén turbado, confusos sus pensamientos, vacila hacia a donde ir.
Busca a Zheng, el Gran Augur:

"La zozobra me consume, vengo a pedirte ayuda."

Prepara el augur la aquilea, cepilla bien la tortuga y dice:

";Qué desea mi sefior que yo le muestre?"

Y Qu Yuan le responde:

";He de mantenerme sincero, honesto, simplemente leal,

o bandear eternamente entre los que vienen o van?

(He de desbrozar los campos, con afan labrar la tierra

o seguir a cualquier Grande y lograr fama y renombre?

(He de hablar la justa palabra arriesgando mi supervivencia

0 amigarme con vulgares, ricos, nobles y aumentar asi mi hacienda?

(He de alzarme a las alturas, mi dignidad preservada

o entregarme a la amilanada lisonja, al agasajo grotesco y agradar a una mujer?
(He de mantenerme impoluto y recto, conservar mi integridad

o ser servicial, complaciente, como grasa o suave piel, abrillantando un pilar?''
(He de ser orgulloso corcel, galopar miles de leguas

o cerceta chapoteando, sacudida entre las olas, por preservar mi existencia?
(He de emular un pura sangre soberbio

o0 avanzar tras las huellas de un penco?

(He de desplegar las alas, medirme con cisnes dorados

o con patos y gallinas disputar algunos granos?

(Qué hay de fausto y qué de infausto en todo ello?

(Donde ir, a quién seguir?

El mundo esta turbio, no hay pureza,

dicen que las alas de una cigarra pesan, que mil libras son ligeras.

Rota la campana de oro, abandonada, calderos de barro resuenan.

Quienes difaman triunfan, carecen de fama los sabios.

1 Metéafora de "ser adulador para obtener beneficios".

13



iQué dolor! Reina el silencio,

no hay quien sepa de mi devocion, mi entereza."

La aquilea aparta el augur, cortésmente se disculpa:

"Un pie a veces se acorta, se alarga también la pulgada,

las cosas a veces no bastan, el saber no todo aclara.

Los calculos no siempre sirven, las almas a veces se atascan.

Sefior, usad vuestro corazon, que vuestras intenciones guie,

ni tortuga ni aquilea pueden en este asunto hacer nada." (Yang, 194)

BIBLIOGRAFIA:

ALLAN, Sarah. 1991, The Shape of the Turtle: Myth, Art, and Cosmos in Early
China, Albany: State University of New York

COOK, Constance A. y BREARD, Andrea, 2022, "Stalk and Other Divination
Traditions prior to the Changes Canon: Views from Newly Discovered Texts", en Tze-ki
Hon (ed) The Other Yijing. The Book of Changes in Chinese History, Politics and
Everyday Life, Leiden, Boston: Brill, pp, 23-68

COOK, Constance A. y ZHAO, Lu, 2017, Stalk divination. A Newly Discovered
Alternative to the I Ching, Oxford: Oxford University Press

El Libro de los Cambios. Con el comentario de Wang Bi, 2002, traduccion,
prélogo y notas de J. Vila.Vilaiir: Atalanta

DOTSON, Brandon, COOK, Constance A. y ZHAO, Lu. 2021. Dice and Gods on
the Silk Road. Chinese Buddhist Dice Divination in Transcultural Context. Leiden,
Boston: Brill

ENO, Robert. (2011) "Shang State Religion And The Pantheon Of the Oracle
Texts", en J. Lagerwey y M. Kalinowski eds Early Chinese Religion, Part One: Shang
through Han (1250 BC-2204D), v. 1, pp, 39-102

GALVANY, Albert, 2006, "Introduccion a la obra de Wang Bi (226-249)" en El
Libro de los Cambios. Con el comentario de Wang Bi, Vilaiir: Atalanta, pp. 65-77

HON, Tze-ki (ed), 2022, The Other Yijing. The Book of Changes in Chinese
History, Politics and Everyday Life, Leiden, Boston: Brill

KALINOWSKI, Marc., 2022, "Typology and Classification of the Mantic Arts in
China", en Handbook of Divination and Prognostication in China. Part 1: Introduction
to the Field of Chinese Prognostication. Michael Lackner y Zhao Lu eds. Leiden, Boston:
Brill, pp. 174-251

KEIGHTLEY David N., 1978, Sources of Shang History: The Oracle-Bone
Inscriptions. Berkeley: University of California Press.

KEIGHTLEY David N., 1988, "Shang Divination and Metaphysics", Philosophy
East and West 38, p. 367-397

LACKNER, Michael y ZHAO, Lu, 2022, Handbook of Divination and
Prognostication in China. Part 1: Introduction to the Field of Chinese Prognostication.
Michael Lackner y Zhao Lu eds. Leiden, Boston: Brill

14



RAPHALS, Lisa A., 2013, Divination and Prediction in Early China and Ancient
Greece, Cambridge: Cambridge University Press

RAPHALS, Lisa A., 2019, "Which Gods if Any. Gods, Cosmologies, and Their
Implications for Chinese and Greek Divination", en Ancient Divination and Experience.
Ed Lindsay G. Driediger-Murphy and Esther Eidinov, Oxford: Oxford University Press,
pp, 255-270

SCHWARTZ, Adam C., 2022, "'Alone', as a Result of Divination: A Study of the
Wangjiatai Gui Cang's Pure Yin Hexagram", Bamboo and Silk, v. 5, pp. 227-262.

SHAUGHNESSY Edward L., 1995, "The Origin of an Yijing Line Statement",
Early China 20, p. 223-240.

SHAUGHNESSY Edward L., 1983, The Composition of the Zhouyi, Tesis
Doctoral. Stanford University.

VANDERMEERSCH Léon, 1974, "De la tortue a 1’achillée ", en J.-P. Vernant
(ed.), Divination et rationalité. Paris: Le Seuil, pp. 29-51

VANDERMEERSCH Léon, 1989, "Les origines divinatoires de la tradition
chinoise du parallélisme littéraire", Extréme-Orient Extréme-Occident, v. 11, pp. 11-33

YANG, Bingzheng et al. 1996, Chuci jin zhu, Shanghai: Shanghai guji

15



