Conferencia para el Ciclo Antiqua XXXII:
A la escucha. Los oraculos en el mundo antiguo

Casandra y Héleno, Manto y Tiresias, la gruta y el templo:
panorama de la adivinacion griega

David Hernandez de la Fuente
Universidad Complutense de Madrid

1. Introduccion: Troya

Todo comienza, como no podia ser de otra manera, en la primordial
Troya, la epopeya de los origenes, y todo acabara, como siempre en la vieja
tragedia, en Tebas. Asi, la historia que les voy a contar hoy sera un cuento de
dos ciudades, Troya y Tebas, unidas por adivinacién. Es, por supuesto, un
relato del tiempo heroico, pues bien nos recuerda Hesiodo, antes de Homero,
que las razas humanas, desde aquella de oro, fueron en decadencia hasta la
edad de los héroes, que antes de la nuestra de hierro vivieron mas noblemente
y perecieron en el ciclo épico luchando ante ambas ciudades, Troya y Tebas.
Nuestra historia circular gira en torno a ambas ciudades amuralladas, sedes de
la profecia antigua, la vieja llién y la ciudad de las siete puertas. Comencemos
por la primera.

La lliada empieza con una escena memorable por la que el poeta
pregunta a la Musa: ¢ por qué disputaron Aquiles y Agamendén? La pugna que
da inicio a la célera del primero es debida a que el segundo le arrebata la
muchacha —en realidad, su botin y esclava sexual— al haber tenido que
devolver la suya a su padre Crises, sacerdote oracular de Apolo. Apolo, el dios
del laurel, la lira y el arco, el sereno sefior de Delos y Delfos, soberano del arte
de la adivinacién, ha diezmado con su peste el campamento de los aqueos, por
la deshonra que inflige Agamendn a Crises, consagrado a Apolo. Ante el
desastre, Aquiles reclama que se consulte “a un adivino, sacerdote o intérprete
de suefios —también el suefio procede de Zeus— para que nos diga por qué
se irrito tanto Apolo”. Y de nuevo es un adivino el protagonista, “Calcante que
conocia lo presente, lo porvenir y lo pasado, y habia guiado las naves aqueas
hasta llion gracias al arte adivinatoria que le diera Apolo”. El sacerdote anuncia
la causa de la célera del dios y con ello comienza, como es bien sabido, la
querella entre Aquiles y Agamendn y toda la gran epopeya homérica.

La adivinacién en Grecia es la verdadera espina dorsal secreta de la
sociedad: anhelos privados, empresas publicas, misiones heroicas,
encrucijadas mitolégicas, fundaciones de colonias... todo pasa por la mirada de
Apolo, dios de los oraculos, desde sus santuarios de Delfos, Claros y Didima,
entre otros. Pero el arte de Apolo, la adivinacion, despertara en los griegos
desde antiguo una curiosa ambivalencia, entre la credulidad y la duda, que ya
aparece en este primer episodio. Agamendn considera a Calcante un “adivino
de males”, que toma partido contra él. La asamblea finalmente procede a
aplacar a la divinidad mediante purificaciones, sacrificios y ofrendas. Y es que
ya desde el prestigioso comienzo de la literatura, la adivinacion, como canal de
comunicacién entre dioses y hombres, entre vivos y muertos, tiene numerosas
interferencias. Fundamentalmente las de la politica, que es la que va a



determinar el rumbo de santuarios como el de Delfos, que en momentos de
conflictos —Guerras Médicas, Guerra del Peloponeso...— tomara partido por
distintos bandos.

El oraculo, por ofrecer una definicion amplia, es la respuesta mas o
menos misteriosa de un ser sobrenatural —sea dios, héroe o espiritu de un
muerto— a una pregunta acerca del porvenir, que se ofrece a través de un
intermediario humano en un lugar determinado y siguiendo un ritual preciso. En
nuestra lengua, la palabra oraculo alude, asi, a conceptos bien diferentes:
desde la respuesta en si hasta el lugar de consulta y contacto con lo
sobrenatural, incluyendo ademas tanto al medio humano por el que se
transmite como a la divinidad o espiritu que lo inspira. Se trata de una
polisemia que es preciso explicar y delimitar recurriendo a las lenguas de la
antigiedad. En griego antiguo, cada uno de estos conceptos era expresado por
diversas palabras: mantiké techne (Sofocles, Edipo rey 709), simplemente
mantiké (Herddoto Il 49) o manteia (Himno homérico a Hermes 533, Platon,
Apologia, 29a) se refiere a la capacidad sobrenatural de ofrecer respuestas
inspiradas por el dios al adivino (mantis), casi una figura mitica, ya sea en un
trance semejante a la demencia (mania) o mediante procedimientos técnicos. Y
es que la adivinacion era para los griegos, ademas de un don de los dioses,
una ciencia, arte o saber que se podia aprender (episteme o techne mantiké).
La respuesta divina, en cambio, se suele designar con la palabra chresmds:
esta palabra esta en la base de otras como chresterion, que alude al lugar
sagrado del oraculo, chresmographeion, la dependencia donde la consulta y la
respuesta quedaban registradas y, con cierto matiz peyorativo, el
chresmologos, o “recopilador de oraculos”. Ademas, el oraculo, en cuanto
expresa la voluntad del dios por palabras humanas, se considera “palabra
hablada” (phatis) por el portavoz del dios, naturalmente, el prophetes. En ese
sentido también, en latin, la palabra oraculum, esta relacionada con el verbo
orare, “hablar”. Histéricamente, el profeta individual del mundo arcaico precede
al oraculo, caracteristico de la organizacién politica en ciudades estado en la
Grecia antigua. Por su parte, el latin se refiere a la adivinacion con la palabra
divinatio, mientras que el trance profético se expresa con la palabra furor, que
traduce el griego mania: aunque destaca Ciceron, autor del unico tratado
antiguo sobre la adivinacién que se ha conservado, que mientras el mundo
griego hace derivar la adivinacion del delirio, el latino lo acerca al concepto de
dios (Sobre la adivinacién | 1).

En la antigua Grecia, la mantica ocupaba un lugar muy destacado en la
historia y la literatura, desde los origenes, marcados por la figura de adivinos
miticos, hasta la época clasica, cuando los oraculos —y especialmente el de
Delfos— sustituyen a los profetas individuales. En Homero aparecen tanto
adivinos como oraculos, conviviendo en un momento de transicién entre el
mundo mas arcaico de los profetas que acompanaban a los grandes sefores
de la Grecia prehomérica, y el éxito posterior de los oraculos, cuya actividad
debié comenzar hacia el siglo VIIl a.C. y habria de marcar la politica y la
historia de la polis griega. Pero para comprender la adivinacién o mantiké
griega es necesario remitirse a los origenes legendarios de ésta, situados en
los mitos y leyendas que sirven de base a la religion y a la literatura griega. Si
ésta comenzaba con la venganza de un dios en torno a su adivino y la
subsiguiente colera de Aquiles, habra que empezar necesariamente por
aquellas figuras miticas que protegen y patrocinan esta disciplina, entre las que



destaca en primer lugar este dios de nombre y semblanza bien conocida: Febo
Apolo, hijo de Zeus y Leto, hermano gemelo de Artemis-Diana. El y su padre
Zeus, divinidad indoeuropea del firmamento, son los primeros dioses de la
adivinacion, dioses del cielo que todo lo ven y lo conocen, y que, por tanto,
pueden responder a las preguntas de los mortales.

2. Origenes miticos de la adivinacion

Sobre el origen del dios de la profecia, Apolo, y sus principales
santuarios, se cuenta varios mitos que fundamentan los origenes de la
adivinacion. Veamos alguno de ellos. Cuando Leto, embarazada de Apolo y
Artemis, huyo de la colera de Hera, celosa esposa de Zeus, buscando un sitio
seguro para dar a luz, sélo un lugar se atrevio a dar cobijo a la fugitiva: una isla
pedregosa antes llamada Ortigia que, después de la creacion de la tierra, los
montes y los mares, era el unico pedazo de tierra que quedo sin un lugar fijo en
el mundo y flotaba sobre las aguas, vagando libremente entre las islas griegas.
Junto al unico arbol de aquel islote, una palmera, se refugié Leto con la
complicidad de Poseidon, dios de los mares, para esperar el parto durante
nueve noches y nueve dias. Y finalmente nacieron los gemelos en la que luego
seria llamada Delos. El nacimiento de Apolo, narrado con enorme fuerza
evocadora en el Himno Homérico a Apolo (s.VIl a.C.), supone también el origen
mitico de la facultad de mediacién con los hombres, de la que es portavoz el
dios. “La rocosa Delos, cefiida por el mar”, como la llama el poeta anénimo del
himno, fue uno de los primeros santuarios histéricos de este dios identificados
por la arqueologia, desde al menos el siglo IX a.C. Delos, tras el primer
establecimiento humano en la isla, en el lll milenio a.C., y su desarrollo en
época micénica, albergd un oraculo que habria de funcionar hasta época
romana. Cuenta el Himno que Leto, la madre del dios, hizo un trato con la
pequefia isla: “Si estas dispuesta a acoger a mi hijo Apolo y albergar su gran
templo, nunca seras rica en rebafos, pastos o vegetacion. Pero si recibes el
templo de Apolo el flechador, todos los hombres ofreceran sacrificios aqui y
alimentaras a tus habitantes por medio de sus donaciones, pues tu suelo es
pobre.” Delos accedi6 a condicion de que Apolo jurase “construir alli en primer
lugar un templo glorioso que sirviera de oraculo a los hombres”.

Después, Apolo viajoé en un carro tirado por cisnes por todo el mundo
griego para establecer los diversos centros de su culto profético y sus coros de
Musas en los montes de la Grecia continental, como el Parnaso, el Helicon y el
propio Olimpo. Desde Asia Menor a Macedonia, en islas, ciudades y montes,
Apolo fue fundando sus oraculos, de nombres prestigiosos: Claros, Didima,
Argos, Tebas, Abdera. Se dice que llegd tan lejos como el pais de los
Hiperboreos, en el lejano norte de Europa. Pero el dios tenia destinado fundar
finalmente un gran santuario panhelénico, donde su voz oracular se escucharia
con mas claridad, en otro emplazamiento que le disputaria el centro del
universo a Delos. Y es que al parecer Zeus y Atenea discutieron una vez
acerca de cual era el punto medio de la tierra, que la diosa, tomando partido
por su ciudad predilecta, queria situar en Atenas. Zeus recurrié a un
procedimiento certero: dejo volar dos aguilas, su ave consagrada, desde los
dos confines opuestos del orbe. Las aguilas fueron a cruzarse precisamente
sobre una frondosa ladera en la Grecia continental: Delfos. Alli, segun canta el
Himno homérico a Apolo, fundo el dios su gran santuario (287-293).



El himno refiere que el dios se enfrentd en la montafiosa Delfos a una
enorme serpiente que guardaba el primigenio oraculo de la tierra y poseia el
don de la profecia. EI monstruo que daba los vaticinios, llamado en la tradicion
Pitén o Delfine, pertenecia a un orden anterior al olimpico, el de Gea, la tierra,
que describe el poeta beocio Hesiodo en su Teogonia. Asi, la muerte de Piton
a manos de Apolo, como campedn de los olimpicos, puede encuadrarse en
otros mitos de lucha del orden contra el caos, como la guerra de Zeus y los
dioses contra los Titanes de Crono, contra los Gigantes o contra Tifén, un
monstruo serpentino. Este enfrentamiento contrapone también el elemento
celeste, u olimpico, al telurico, mas antiguo y primordial. Piton, la serpiente
adivinadora, era hija de la tierra, como todos los monstruos del antiguo orden,
lo que subraya la importancia del elemento subterraneo en la configuracion de
los oraculos. La sobrecogedora vision de su emplazamiento, en un lugar unico
entre montes escarpados, sugiere la presencia de divinidades enfrentadas, de
la tierra y del cielo. Y el oraculo que habia en ese lugar, regentado por la
serpiente terrigena, era prerrogativa de Gea, que fue, segun unos conocidos
versos de las Euménides de Esquilo, “la primera profetisa, la tierra” (ten
protomantin Gaian).

Apolo dio muerte a Piton, segun el mito fundacional del oraculo (Himno
homeérico a Apolo 358 ss.) o recibié su poder por herencia, segun la version de
Esquilo. En todo caso, bien como purificacién ritual de su crimen o como
agradecimiento, establecio unos juegos funebres en recuerdo de la serpiente,
los Juegos Piticos que, como los de Olimpia, reunian a los pueblos griegos y
eran cantados por poetas como Pindaro. Siendo Apolo dios de la poesia se
entiende que estos juegos no fueran solo deportivos, sino también literarios y
artisticos. La sacerdotisa de Apolo en Delfos se llamé Pitia, honrando asi la
memoria de la serpiente profética, y cantd sus vaticinios en verso, mientras que
la fuente Castalia, cuyas aguas estaban también consagradas a Apolo, fluia
para las purificaciones y abluciones antes de la consulta oracular y, a la vez,
para inducir a la poesia. La profecia, segun se dice, era también inspirada por
la fuente Casotis, que llegaba hasta el propio interior del templo. En Delfos se
celebraba el triunfo de Apolo cantando el pean, himno caracteristico en honor
del dios, y a la par se organizaba una procesién a través de la llamada via
pitica una vez cada nueve afos al altar del dios en el valle de Tempe, en
Tesalia, para rememorar la purificacién por la muerte de Piton.

Varios son los simbolos de Apolo: entre ellos el misterioso tripode, que
representa su arte adivinatoria en Delfos. Las armas del dios son el arco y las
flechas, con los que desata las venganzas urdidas por los olimpicos contra los
hombres: cualquier violencia divina que cae sobre los mortales como castigo
por sus actos proviene de Apolo. Su planta consagrada es el laurel, daphne, en
griego, sobre el que se cuenta el célebre mito ovidiano de la metamorfosis, y
que desempefiaba un papel central en sus ritos adivinatorios. Ademas, cada
dios tenia atribuidos ciertos animales, que seguramente eran en principio
venerados como dioses. Las sefales de estos animales, en los origenes de la
adivinacion, eran tomadas por expresion de la voluntad divina. En el caso de
Apolo, sus animales, el lobo, la serpiente y el lagarto, relacionados estos
ultimos también con su hijo, el dios médico y profético Asclepio, tienen
propiedades manticas. Suyas son también ciertas aves, especialmente el cisne,
el milano, el buitre y el cuervo. De hecho, la observacion de su vuelo, bajo el
signo de Apolo, era uno de los procedimientos antiguos para interpretar el



futuro por parte de los haruspices, vigias del vuelo de las aves. Sin embargo, la
adivinacion propiamente apolinea es la directamente inspirada por los raptos
proféticos del dios. Varias son las advocaciones de Apolo: Delio, Flechador,
Licio (el del lobo), Loxias (el ambiguo), Esminteo (el de la plaga)... Para
Homero, en la lliada, Apolo es “senor de Piton”, es decir, del santuario de
Delfos, que sin embargo compartia con mas divinidades tutelares. Se
establecio su culto seguramente no mas tarde del s. VIII a.C., siendo de nuevo
Homero el primer testimonio de su santuario: la “rocosa Piton” (lliada 1X 404-5).

Como en el caso de Delos, la arqueologia, siguiendo las huellas de los
mitos, ha desvelado que Delfos era un santuario preolimpico del periodo
micénico. Antes de que el dios Apolo se hiciera con el culto, quedan restos de
un antiguo santuario oracular de la gran madre diosa de los minoicos,
identificada con la tierra, Gea, en la mitologia griega. Si bien Apolo, como
cuenta el Himno homérico (214 ss.), conquisto el santuario y se establecié en
aquel oraculo primigenio con su centro de culto mas conocido, lo cierto es que
nunca pudo monopolizar Delfos como su santuario exclusivo, sino que hubo de
compartirlo con otras divinidades, como su hermano Dioniso, que reinaba los
meses del invierno en él, mientras Apolo estaba en el pais de los Hiperboreos.
De Dioniso se decia incluso que estaba enterrado alli. En principio, el oraculo
estaba abierto solo el dia del aniversario del nacimiento de Apolo, pero en
época historica la consulta era posible cualquier séptimo dia de mes, siempre
que no fuera ese periodo del invierno. Delfos cobrd, desde época arcaica, una
honda significacion religiosa, cultural e incluso econdmica para los griegos,
como centro de peregrinacion especialmente frecuentado (/liada 1X 405).

En cuanto a la faceta profética del tronante Zeus, padre de los dioses y
rey del orden olimpico, ya en la lliada deja sentir su voluntad a los mortales por
medio de diversos portentos y sefales. Las mas comunes relacionadas con su
reino celeste y consisten en todo tipo de signos del firmamento: rayos, truenos
y relampagos, meteoros o lluvia, como las gotas de sangre que llueven sobre
Troya cuando muere su hijo Sarpeddn en la batalla. Las aves también son de
Zeus, sobre todo las aguilas, su animal caracteristico, y expresan la voluntad
del dios segun crucen volando frente al adivino de Este a Oeste o viceversa.
Pero su oraculo por excelencia, ya conocido en tiempos homéricos (lliada XVI
231-235, Odisea XIV 327, XIX 296-298), es Dodona, en el lejano Epiro, al norte
de Grecia. Alli los sacerdotes, llamados selloi, interpretaban la voluntad divina a
partir de los susurros del viento entre las ramas de la encina consagrada a
Zeus y a través de otros procedimientos, como el contacto con la tierra que
rodeaba la encina y los suefos que ésta les inspiraba. Dodona tiene la fama de
ser el oraculo mas antiguo de Grecia segun se desprende también de la
narracién de Herddoto (Il 54-57), que relaciona su fundacion con los sabios
egipcios, los pelasgos —miticos habitantes de la Grecia primitiva—, y los
fenicios, a los que tradicionalmente se atribuia la introduccion del alfabeto. Se
cuenta que dos sacerdotisas de la Tebas egipcia, famosa por su culto y oraculo
de Amon, fueron vendidas como esclavas: una fue a parar a Libia y otra a
Grecia, fundando los primeros y mas prestigiosos oraculos de Zeus,
equivalente de Amén merced a la interpretatio graeca. Se trata, por supuesto,
del celebrado oraculo de Zeus-Amon en el oasis de Siwa (Libia), famoso por la
consulta de Alejandro Magno, y del oraculo de Zeus en Dodona.

Hay un antiguo mito que revela acaso mejor que la arqueologia y la
escritura su antiguo patrocinio de los oraculos por parte de Zeus. Hesiodo narra



en la Teogonia (161 y ss.) el conocido mito de la sucesion de los dioses, de
origen oriental, que cuenta como el cetro del universo fue pasando del primer
rey de dioses, Urano, a su hijo Crono, que castré a aquel con una hoz, siendo
Crono a su vez derrocado por su hijo Zeus, quien queda en el poder como
garante del buen orden actual del mundo. La leyenda refiere que Crono,
advertido de que un hijo suyo podria obrar como €l mismo hizo con su padre,
iba devorando a todos sus vastagos segun su esposa, la titanide Rea, los daba
a luz. Sélo escapo el ultimo de ellos, el pequefio Zeus, gracias a una
estratagema planeada por la diosa Metis, la inteligencia. Rea le dio a Crono
una piedra envuelta en pafnales, en lugar del nifo; el dios se la tragé mientras
el pequeno era puesto a salvo en Creta, donde seria criado y educado; luego,
después de que se hiciera mayor, Metis empled un vomitivo para liberar a los
olimpicos, cuya rebelion contra Crono encabezaria el propio Zeus, destinado a
gobernar el universo. Pues bien, la famosa piedra que devoré este dios en vez
de Zeus se guardaba, segun la tradicion, en el templo de Apolo en Delfos. Era
ésta precisamente el famoso omphalos, una piedra monolitica y de misteriosa
sabiduria, quiza un meteorito, que se veneraba desde tiempos ancestrales en
el “ombligo del mundo”. En todo caso, esta piedra de culto prehistorico tiene
abundantes paralelos en otras culturas y aparece reproducida a menudo por la
iconografia griega, en pintura y escultura desde el siglo V a.C. En septiembre
de 1913 las excavaciones en Delfos hallaron una piedra en forma de medio
huevo, quiza una copia del legendario omphalos. Y existen otras muchas
representaciones.

Zeus es el dios que conoce el destino, el bien y el mal. Después de la
guerra, tomo6 como esposa a la sagaz Metis, como se recuerda también en la
Teogonia (886 y ss.), “la mas sabia de los dioses y los mortales hombres”.
Pero, estando embarazada, se la tragé por indicacién de un oraculo de la
antigua Gea, segun el cual estaba decretado que naciera de Metis un hijo que
le quitaria el poder. Asi Zeus devord a Metis, a la inteligencia, “para que la
diosa desde dentro le avisara de lo bueno y lo malo”: muy conocido es el mito
de como mas tarde nacié de la cabeza del dios la doncella Atena, pues Metis
estaba embarazada. Aunque son Atropo, Cloto y Laquesis, las Moiras o
Parcas, hijas de Zeus y Temis, las divinidades del destino que hilan, tejen y
cortan el tiempo de vida de los hombres y los acontecimientos del porveniry,
segun Hesiodo, “conceden a los hombres ser felices o desgraciados”. El
destino griego, la moira o “parte” que corresponde a cada cual, obliga incluso a
los dioses, siendo un poder irresistible y antiquisimo, anterior a los olimpicos y
relacionado con la tierra y las fuerzas teluricas. Pero, aun respetando este
poder primigenio, en la religién olimpica es el celeste Zeus, patron de los
oraculos de Dodona y Siwa, el que lleva dentro de si la voz profética de Metis.
Como senalaba Homero, Zeus guarda en su palacio celeste dos jarras magicas
que contienen los bienes y los males que les suceden alternadamente a cada
mortal, segun extraiga su destino de una u otra.

3. El don de Casandra: adivinacion inspirada

Troya y Apolo estan desde los comienzos ligados indisolublemente a los
origenes miticos de la adivinacion griega. Entre las muchas leyendas sobre el
origen de las capacidades proféticas en famosos adivinos existe una, en un
escolio a la lliada, que ilustra bien los dos tipos de adivinacion en la antigua



Grecia, que nacieron simultaneamente en dos personajes miticos. Se cuenta
que los reyes de Troya, Priamo y Hécuba, tuvieron hijos gemelos: Casandra y
Héleno. Después de nacer, sus padres los llevaron al templo de Apolo, a la
sazon protector de Troya, y al llegar la noche se marcharon dejando atras a los
nifios, ya fuera por descuido o intencionalmente, para que durmieran en el
santuario del dios de la profecia. Cuando a la manana siguiente volvieron por
ellos los hallaron durmiendo aun profundamente, mientras dos serpientes,
animales proféticos de la tierra, lamian sus érganos de los sentidos. La madre,
asustada, lanzé un grito y las serpientes se alejaron tranquilamente, sin dafiar a
los pequenos. Pero a partir de entonces los nifios recibieron el don de la
adivinacién: Casandra, profetizaba en éxtasis, poseida por el dios, mientras
que Héleno adquirié una habilidad diferente: podia interpretar serenamente,
mediante una técnica cuidadosa y estudiada, las sefales y prodigios en la
naturaleza para adivinar el porvenir. Tales son los signos (semeia),
principalmente fendmenos naturales que podian ser tomados simbdlicamente
para revelar la voluntad divina en la antigua Grecia. Veamos primero el caso de
Casandra:

Esta princesa de Troya, luego, enamoro en el mito a Apolo, en otra
version del origen de su poder. El dios le concedio el don de la profecia a
cambio de su doncellez. Pero después la princesa de Troya no pudo o no quiso
cumplir el trato, por lo que el vengativo dios la castigd cruelmente escupiéndole
en la boca. Asi, su don profético se convirtié en una maldicién: la de realizar
siempre certeros vaticinios que nunca nadie creeria: la funesta infatuacion de
Paris y la guerra de Troya, la estratagema del caballo de madera, el asesinato
de Agamenon en Micenas.

Casandra, en sus raptos proféticos, representa la adivinacion inspirada o
natural, el primer tipo de don profético que refieren Platén y Cicerdn al hablar
de los profetas. En las obras literarias que, como el Agamendn, de Esquilo, la
Alejandra del helenistico Licofron o las Posthoméricas de Quinto de Esmirna,
tienen como personaje a Casandra, ésta se caracteriza por pronunciar sus
vaticinios en una especie de delirio, poseida por la divinidad. La voz de Apolo,
pues, llega a su portavoz profético mediante un tipo de inspiracion que se
encuentra, como veremos, a medio camino entre el éxtasis religioso y una
especie de trance relacionado con el mundo de los suenos.

“Oh sagrado Apolo —dicen unos versos de Euripides—, tu que ocupas el
Ombligo exacto de la tierra, alli donde surgi6 por vez primera la voz profética,
cruel y salvaje”. La voz dulce y terrible del dios reflejada en la sacerdotisa es
heraldo de la voluntad divina transmitida a los hombres de manera
estrictamente codificada, en un lenguaje arcano y cuyo conocimiento puede
llevar a la locura. El Apolo pitico o délfico representa la voz inspiradora de las
profecias y las purificaciones, y no extraiamente también apadrina, junto a sus
nueve Musas, la poesia y las artes. La Pitia, de la que Casandra es un primer
reflejo mitico, lleva dentro al dios, con el caracteristico enthousiasmos religioso,
la posesion divina. La sacerdotisa de Apolo en Delfos es una mujer sin
instruccion alguna —cuenta Plutarco— que trasmite entre gritos inconexos y
balbuceos sus profecias en verso, después de masticar el laurel divino, de una
manera improvisada que recuerda a la de los bardos autodidactas de Homero,
que reciben su arte del dios. Poco se sabe de ella, una “mujer del comun”
(gynaion to tychon, segun Maximo de Tiro VIl 14), que se convierte en
portavoz espontanea del dios a través de su boca humana.



En este arrebato, Apolo coincide con su hermano Dioniso, pues ambos
inspiran a los mortales a través de una locura sublime y a la vez terrorifica.
Platén defiende que “los bienes mas grandes nos llegan por medio de la locura’
(Fedro 244a) y clasificaba cuatro tipos de delirio divino, segun inspiraran el
éxtasis de las iniciaciones en los cultos mistéricos, el de la poesia, el amoroso
o el profético (265b): el dios patrén de cada uno de esos tipos es,
respectivamente, Apolo, Dioniso, Afrodita y Eros, y las Musas. El fildsofo
ateniense traté por extenso este tipo de adivinacion, que inspiraban los dioses
a través de unos daimones o genios (Banquete 201d-203a), no muy diferentes
al daimon que Sdocrates mantenia que le hablaba y aconsejaba. Poesia y
profecia estan ligadas a la locura divina, como refiere Platon, como en los tipos
de locura divina del Fedro o en la comparacion de poetas y profetas de la
Apologia.

La adivinacion inspirada era el unico tipo de adivinacion que daban por
valida fildsofos como Socrates o los estoicos. El trance de los sacerdotes y
sacerdotisas, que se ha intentado explicar de diversas formas en los estudios
modernos, parecia a los antiguos digno de respeto y veneracion, producido
“‘mediante una especie de turbacién del espiritu, o de un impulso desinhibido y
espontaneo, algo que frecuentemente les pasa a los que suefian y, a veces, a
quienes vaticinan bajo el efecto del delirio” (Cicerdn, Sobre la adivinacion | 34).

Otra sugerente pista para entender este éxtasis profético de Casandra,
que acerca al hombre a los dioses, lo ofrece la comparacion con el mundo de
los suefios en la antigliedad. Durante el suefio, el alma vuela libremente en
contacto con los numenes, como en este tipo de adivinacion inspirada y de
elevacion hacia lo divino. En efecto, la oniromancia tiene un lugar destacado en
la antigiedad, como la primera y mas importante forma de comunicacion con
los dioses, al alcance de cualquier alma inspirada. Ya en Homero aparece el
tema de los suefos inspirados por los dioses, como mensajes de la divinidad
que permiten al hombre conocer el porvenir. Si bien en el pasaje en cuestion
Penélope advierte de que hay dos tipos de suefio segun la puerta de la que
salen: “Los suefios que llegan por la puerta de tallado marfil, €sos son
engafnosos. Traen palabras que no se cumpliran. Los que llegan por la puerta
de pulido cuerno, ésos aportan hechos veridicos, cuando un mortal los atiende.
(disea XIX 560 ss., trad. C. Garcia Gual)

En los suenos verdaderos el hombre puede vislumbrar su futuro, con
una correcta interpretacién, mientras que otros son espejismos de la actividad
diaria: la adivinacién inspirada busca los primeros suefios a través de
procedimientos como la incubacion o enkoimesis. Esta consiste en pasar la
noche en el lugar sagrado o en el templo de la divinidad y, al despertar, referir
el sueno habido a un intérprete de suenos que desvela su sentido oracular: se
trata de una de las formas mas atestiguadas de adivinacion y consulta a los
dioses, como se ve en los numerosos casos referidos a propdsito de los
santuarios de Asclepio en Epidauro y Pérgamo.

4. El don de Héleno: adivinacion técnica

Otro era el don de Héleno, la adivinacion interpretada, basada en el
aprendizaje, incluye una gran diversidad de técnicas y medios. Aqui pasaremos
revista a unos cuantos. En primer lugar, y sobre todo, se trata la observacién
de signos y fendmenos meteoroldgicos (meteora) a través de los cuales los




dioses celestes manifestaran su estado de animo y sus intenciones, como
sucede ya en la lliada. Por su caracter técnico, este tipo de adivinacion fue la
mas usual para tomar decisiones politicas cotidianas y también la mas
asequible para los consultantes privados. Incluso entra en la esfera de las
predicciones patrimoniales de una cultura, que interpreta los signos de la
naturaleza. Un buen ejemplo de ello es la astrologia, que llegd a Grecia de
Oriente: las artes astroldgicas de los babilonios y caldeos tuvieron una enorme
influyencia y fascinacién en el mundo griego, sobre todo desde la época de
Alejandro, y siguieron ejerciendo después del auge del cristianismo, que se
opuso con fuerza a tales practicas. En ocasiones, la contemplacion de los
fendmenos atmosféricos marcaba la agenda politica o religiosa de la ciudad. La
Atenas clasica no enviaba su embajada sagrada (theoria) a Delfos siguiendo
un calendario fijo, sino al arbitrio de las sefiales de Zeus: los sacerdotes
observaban el cielo durante tres meses, en tres dias y tres noches sefaladas,
aguardando que se viera en el horizonte un rayo. Solo entonces partia la
embajada desde el agora, donde comenzaba la via sagrada de la procesion
pitica. Otras veces esta costumbre lindaba con la supersticién popular.

Pero ademas de la disposicidon de los astros, hay que anadir otros muchos
sistemas de adivinacion técnica o inducida, a partir de la observacion de la
naturaleza, el vuelo de las aves y el sacrificio y examen de las entrafias de un
animal. Otros prodigios de la naturaleza eran tenidos por sefales de diversa
indole, como los terremotos, de los que hay muchas huellas en la antiguedad, y
que entraban en los dominios de Poseidon, sefior de los mares y dios “que
agita la tierra” (ennosigaios). Tal ocurria también con los nacimientos de
animales o seres humanos, que eran examinados en el plano profético: Livio da
cuenta del mal augurio que suponia en la antiguedad un nacimiento anormal,
en concreto el de un hermafrodita (XXVII, 11, 4).

Los nacimientos de nifios extraordinarios, los que habian de ser en el
futuro héroes o personajes de relieve, estaban igualmente marcados por
prodigios y sefales caracteristicas del Wunderkind, como estudié en un antiguo
libro E. Norden (1924). En la mitologia, Heracles nifio estrangula a dos
serpientes en la cuna mientras el pequefio Hermes, por su parte, roba los
rebafos de Apolo e inventa la lira. Los prodigios en torno a un recién nacido en
las fuentes literarias clasicas sefalan su futuro y las virtudes en que destacara.
Asi, por ejemplo, se dice que a Midas, cuando era nifio, unas hormigas le
llevaron a la boca granos de trigo, prefigurando su inmensa riqueza. Al
pequefio Platon (o segun otros a Pindaro) unas abejas le anidaron en la boca,
poniendo alli su miel. Ello significaba, claro esta, su maestria literaria. Los
nifos, ademas, son un vehiculo idéneo para que los dioses expresen su
voluntad. Narraba Herédoto cémo el hijo de Creso, mudo de nacimiento, se
puso a hablar un dia, cumpliendo un vaticinio de Delfos segun el cual seria
signo de grandes males para su reino (I 85).

La hieromancia es una denominacion que abarca todos los tipos de
adivinacién sagrada practicadas por los sacerdotes de la ciudad a través de
distintos procedimientos. La mas difundida, por lo general, era el examen de las
entrafas de un animal —un buey- sacrificado al dios. El fundamento mitico de
esta practica era la leyenda de Prometeo, que instauré el sacrificio con su
engafno a Zeus al dividir en dos partes el cuerpo de la victima propiciatoria: el
montdn de los dioses y el de los hombres. Una vez cumplido el sacrificio, este
organo era examinado en detalle por los sacerdotes, en la llamada




hepatoscopia. Si faltaba la cabeza del higado o habia signos de atrofia o
alguna enfermedad en la disposicidén de las venas sobre el 6rgano, el presagio
era negativo. El higado era un érgano de extrema importancia en las doctrinas
de la medicina y la filosofia griegas como sede de una emocion especial que
conecta con lo divino, desde la teoria hipocratica al Timeo de Platon.

Habia otros tipos de adivinacion sacerdotal relacionada con el sacrificio.
La piromancia, atestiguada ampliamente en la poesia homérica, consistia en
guemar los muslos de los animales sacrificados a los dioses para que los
manteis, o adivinos, observaran como ardia la grasa de aquellos y en qué
forma el humo ascendia al cielo en espirales, interpretando las sefales de la
voluntad divina. Otra clase de hieromancia, en la que no mediaba sacrificio, se
refiere a la observacion del comportamiento de ciertos animales, que
simbolizan la voluntad de los dioses. De hecho, como resto de antiguas etapas
de culto a los animales, en la Grecia antigua cada dios olimpico tenia
consagrados ciertos animales: el aguila de Zeus, el oso de Artemis, el lobo de
Apolo, el lagarto de Asclepio o el mochuelo de Atenea.

Sin duda, son las aves las verdaderas “mensajeras de los dioses”, como
las llamé Euripides: segun su vuelo a uno u otro lado del observador, a la
izquierda o a la derecha, se podia tomar como vaticinio negativo o positivo. La
propia palabra que designa a los pajaros en griego implica el significado de
“presagio” (ornis-oionos). Asi, se habla de ornitomancia cuando nos referimos a
la adivinacion por medio de las aves, prerrogativa de los sacerdotes oficiales de
la polis, un tipo de hieromancia que, por ejemplo, se practicaba en la ciudad de
Tebas desde el lamado observatorio de Tiresias. Los sacerdotes de la ciudad
escrutan el horizonte desde un lugar sagrado en la ciudad a la busqueda de
senales de la divinidad, ya fueran fendmenos atmosféricos o movimientos de
aves solitarias o en bandadas. Por otro lado, el arte de observar el vuelo de los
pajaros lo heredaron los romanos de los etruscos, como sefiala la
denominacion latina tradicional de la aruspicina o “disciplina etrusca”, que
incluia diversas técnicas manticas, como la ornitomancia o la hepatoscopia. En
la antigua Roma, ademas, la manera en que se alimentaban las aves, con
mayor o menor apetito, era también considerada fuente de profecias para la
politica del estado. Era el llamado “tripudio”. Otros y variados eran los
procedimientos de lectura del futuro en senales y partes del cuerpo humano,
que no trataremos aqui.

La observacion del agua o de los arboles también daba lugar a ciertas
especialidades manticas muy cercanas en sus origenes a las creencias
animistas. En cuanto a los arboles, ya se ha mencionado el oraculo de Dodona.
Sobre la presencia de fuentes y manantiales, lugares de paso al mas alla por
excelencia, se hablé mas arriba: a ello se debe el frecuente uso del agua en
otras técnicas adivinatorias, la pegomancia (de pege, “fuente”) o hidromancia.
En Asia Menor, por ejemplo, en las inmediaciones del rio Adonis, habia un
templo de Afrodita con una alberca dedicada a la divinidad. Se presentaban en
ella obsequios que se depositaban en la superficie del agua: si los regalos se
hundian en la alberca, queria decir que eran aceptados por la diosa. Otro tanto
ocurria en el templo de Deméter en Patras, al extremo noroccidental del
Peloponeso, donde, segun el errante Pausanias, habia una fuente infalible para
adivinar las posibilidades de curacion de los enfermos: se consultaba poniendo
en contacto con la superficie del agua un espejo. Si éste reflejaba el rostro del
enfermo vivo y con buen aspecto, sanaria; de lo contrario, estaba destinado a

10



morir. En la imagen reflejada era posible indagar el porvenir, como muestra la
difundida practica de la catoptromancia (o adivinacién por espejos), atestiguada
en textos de la literatura clasica como la comedia Acarnienses de Aristofanes.

Otro procedimiento adivinatorio era la cledonomancia, consistente en
tomar un suceso en apariencia azaroso como sefal convenida para la
adivinacioén. Asi, una voz, una vision o un encuentro, algo con lo que se topa un
hombre preocupado por un asunto cualquiera, se convierte en una respuesta
de la divinidad a sus cuitas. Hay restos de este procedimiento en la tradicidon
literaria, que llegan hasta San Agustin y el célebre tolle, lege (“toma, lee”) del
juego infantil que, segun es fama, insto al obispo de Hipona a tomar los
Evangelios. Relacionados con estos procedimientos estan los oraculos de
suerte englobados en lo que se conoce como cleromancia: echar las suertes,
lotes o dados, ver el futuro en las jugadas o combinaciones de tableros, tabas,
judias, etc. Es este un tipo de adivinacion por lo general condenado por
fildsofos como Platon o Cicerdn pero que gozaba de una gran aceptacion entre
el pueblo y era considerablemente mas econémico que el recurso a los
grandes oraculos. Cicerdn, por ejemplo, previene especialmente contra este
tipo de adivinacion, que rechazan como falsa en su obra los estoicos
representados por el hermano del orador, Quinto (Sobre la adivinacion | 58):
ejemplos de estos adivinos tachados de charlatanes son los echadores de
tablillas y fortuna, los adivinos ambulantes, los nigromantes y astrologos del
circo y los sacerdotes de Isis e intérpretes de suefios.

En general, todo este tipo de la adivinacion se pone en duda en las
fuentes literarias clasicas, lo que es a la vez prueba de su gran éxito popular.
Se trata de técnicas manticas ligadas al azar, unas veces relacionadas con la
vegetacion y la agricultura, como la filomancia, que se lleva a cabo mediante
suertes echadas con hojas de arboles o plantas, la critomancia, que hace uso
de la cebada para el mismo propdsito, y la cosquinomancia, que usa un tamiz
para elegir las suertes. Pero nos interesa destacar otro procedimiento de
especial fama, llamada bibliomancia, se realiza a partir de un texto clasico o
sagrado. Este tipo de adivinacion, que se da en otras culturas, no podria
referirse en Grecia a otra obra que a los inmortales poemas homéricos: se
llama homeromancia. Otros oraculos de este estilo, que deben sumarse a este
catalogo de técnicas azarosas, son los de gramatomancia u oraculos de letras:
se trataba de veinticuatro tejas que llevaban escritas cada letra del alfabeto
griego y que eran sacadas de una olla para formar la respuesta divina.
Oraculos de azar eran también el de Apolo en Dinos o el de Hermes en el
agora de Faras, en el Peloponeso. En cuanto al primero, se trataba de un
templo cercano a la playa, en las inmediaciones del cual se habia excavado un
agujero que se llenaba de agua y peces variados con cada marea. El sacerdote
sumergia dos tablas de madera con carne asada en el agujero y observaba
cual devoraban los peces y qué tipo de peces se reunian alli para determinar la
respuesta al consultante, también en el esquema “si-no” (Ateneo VIII 333).
Otros ejemplos, ya de época tardia e imperial, son las maquinas adivinatorias:
una pieza procedente de Pérgamo que se conserva en Berlin da fe de este tipo
de procedimiento mecanico, como una especie de ruleta del destino.

4. Algunos santuarios oraculares De la gruta al templo.

11



Finalmente pasaremos revista a algunos santuarios oraculares para
constatar como era el espacio sacro de la mantica, con su caracteristica
transicion entre el subsuelo y la superficie, que se refleja desde el mito
fundacional de como el dios celeste Apolo heredé la adivinaciéon de una diosa
subterranea en Delfos, situado al pie del monte Parnaso, en el lugar que los
griegos, como sabemos, consideraban el ombligo de la tierra, el centro del
universo. La vision de su emplazamiento, un lugar unico entre montes
escarpados, sugiere la presencia de divinidades enfrentadas de la tierra y del
cielo. Aparte del mito de la victoria sobre la femenina Pitdn, el lugar sagrado
preolimpico se relaciona con el culto a una diosa madre de la tierra a partir de
la posible etimologia de Delfos como “utero” (delphys en griego). Sobre la
relacion con el mundo subterraneo se cuenta, asimismo, una curiosa historia
relacionada con que transmite Diodoro de Sicilia (XVI 26). Al parecer el oraculo
fue descubierto por un cabrero que recorria la zona de Delfos. Algunas de sus
cabras comenzaban a comportarse de un modo extrafio cuando se acercaban
a una grieta sobre el suelo, balando y brincando de forma inusual. El pastor se
acerco al agujero y subitamente experimentd la facultad de ver el futuro, pues
de las profundidades surgian ciertos vapores misteriosos. Las gentes, desde
entonces, aprovecharon las propiedades del lugar y se supone que, mucho
después, cuando se edificé el templo de Apolo en Delfos en aquel lugar, era
sobre esa grieta donde se situaba la Pitia en su tripode para emitir sus
profecias. Lo curioso es que incluso en los santuarios oraculares del dios
indoeuropeo que simboliza el paso de la gruta al templo, de lo subterraneo a la
luz, se ha mantenido el prestigio de la caverna y lo subterraneo, con oraculos
institucionalizados y regentados por sacerdotes de Apolo que operan en
cuevas y grietas.

Tras cumplir con el ritual preparatorio, el consultante pasaba al sancta
sanctorum del templo. Alli estaba la Pitia y un cuerpo de sacerdotes con varias
categorias (hiereis, prophetai y hosioi) y atribuciones aun hoy dudosas. Pese a
las vacilaciones de la arqueologia, parece que el subsuelo del templo estaba
perforado, y la fuente Casaétide brotaba alli para que la Pitia la bebiera sus
aguas. Segun el mito transmitido por Diodoro y Plutarco la inspiracién provenia
de una grieta en el suelo, bajo el tripode sobre el que se sentaba, que emitia un
vapor. Investigaciones geoldgicas modernas descubrieron en Delfos en 1981
una falla tecténica de la que podia surgir etileno y en 2006 un cientifico del
Instituto Nacional de Geofisica de Roma sefalaba una mezcla de diéxido de
carbono y metano en el subsuelo.

Veamos un segundo ejemplo, el santuario de Didima, en la region de
Caria, no lejos de Mileto. Era llamado oraculo de los Branquidas por ser un tal
Branco su fundador mitico. Su actividad esta registrada desde la época de las
Guerras Médicas y aun antes, como prueba la mencion en el Himno homérico a
Apolo. Como sucede con Delfos, el origen mitico de Didima se explica con una
leyenda acerca de un pastor, en este caso Branco, que hall6 inspiracion
mantica directamente del dios Apolo. De este personaje provenian los
Branquidas, la estirpe de sacerdotes que habitaba en el oraculo y lo regia._ Era
el agua subterranea en este caso el elemento mediador del oraculo. Cuenta la
leyenda que la fuente de Didima permanecio seca durante 163 afios, desde su
saqueo por los persas hasta las campafias de Alejandro Magno, que llego para
liberar el oraculo. Sélo entonces el manantial volvié a brotar, segun cuenta el
historiador Calistenes. El oraculo siguié emitiendo vaticinios hasta tan tarde

12



como el siglo IV, cuando el emperador Teodosio lo clausuré oficialmente.
Estaba situado junto a una fuente, hallada en las excavaciones modernas,
cuyas aguas desempefiaban un papel importante en la consulta. Los restos del
gran santuario de Apolo en Didima de época helenistica muestran un conjunto
edificado en torno a 330 a.C. que se alza sobre restos de dos templos arcaicos,
que remontan a los siglos VIl y VIl a.C. y que cabe identificar con el antiguo
santuario. El templo de Apolo de la segunda etapa tiene un tamaro
impresionante y un doble columnata de orden jénico (10 por 21 y 8 por 19
columnas). Su entrada, situada al este, daba a un vestibulo con una segunda
columnata. Es comun opinidn de los arquedlogos que muchos de los templos
oraculares de Asia Menor hayan sido modelados por dentro a imagen de
Delfos. Sin embargo, el adyton del templo de Didima, donde se realizaban los
vaticinios, era un patio a cielo abierto, lo que, segun Estrabon, se debia a su
enorme tamafo y no tiene precedentes en lo que sabemos de Delfos.

Un tercer gran santuario oracular de Apolo en el Asia Menor, en la
esfera de influencia de la ciudad de Colofén, en Lidia, era el de Claros, cuya
fundacién mitica esta relacionada con el mundo micénico: la sacerdotisa
Manto, hija de Tiresias, fue la fundadora segun un mito inserto en la saga de
los Epigonos, dentro del ciclo tebano, al que volveremos. Se cuenta que unos
fugitivos de Tebas, entre ellos la profetisa Manto, fueron capturados por los
cretenses y llevados a Claros, donde uno de los raptores se caso con la adivina
y engendro al profeta Mopso. El santuario fue descrito en el siglo Il de nuestra
era por el viajero Pausanias (VII 3 1) y se presta a comparacion con el de
Delfos, al que sin duda debe parte de su estructura y funcionamiento. Algunas
fuentes clasicas consideran que el oraculo estaba en una cueva, lo que las
excavaciones posteriormente desmintieron. En realidad se trata de un complejo
de tuneles y pasadizos bajo el adyton, excavado por la escuela francesa de L.
Robert. La estructura subterranea de Claros ha hecho pensar a algunos
estudiosos que el manteion de Delfos pudo haber sido algo similar.

La construccion del gran templo de Apolo en Claros se inicié en el siglo
IV a.C., pero no quedo terminada hasta época romana, y ello gracias a la
ayuda del emperador Adriano, gran devoto de los oraculos del dios. Tacito
refiere la manera en que se consultaba el oraculo (Anales Il 54): al parecer no
era una profetisa, sino un sacerdote de una familia renombrada el que dictaba
sus vaticinios bajo la tierra, en versos improvisados y tras beber el agua
sagrada del lugar. Segun Plinio el Viejo (Il 232) el santuario debia cambiar cada
poco tiempo de profeta, pues la ingesta de estas aguas era muy dafiina para el
organismo (segun otras noticias, cada afo se designaba un nuevo sacerdote).
En todo caso, las aguas, abundantes en aquel lugar, desempefiaban su papel
mediador mientras que una cripta artificial, a modo de gruta, albergaba el
sancta sanctorum del templo.

El cuarto y ultimo ejemplo es Hierapolis, fundado en siglo Il a.C. por
Eumenes Il de Pérgamo como una ciudad balneario en torno a un santuario
preexistente, Hierapolis se convirtié en uno de los mas importantes centro de
curacion del mundo helenistico y romano. La leyenda dice que fue fundada por
el adivino Mopso, héroe que se establecio en Claros después de la guerra de
Troya. Los hierapolitanos inventaron un pasado legendario con personajes del
mundo de la adivinacion, como atestiguan las monedas acufiadas en la ciudad
con este y otros personajes. La ciudad caria tuvo su auge con los privilegios
que le concede el emperador Caracalla en su visita de 215. El templo de

13



Apolo, dios principal de la ciudad, identificado como Apolo Kareios con una
divinidad local de la adivinacion. El gran templo (15 por 20 metros), excavado
por arquedlogos italianos, fue edificado intencionadamente aprovechando el
termalismo de la zona, sobre una falla activa que pasa por debajo y que generé
el santuario mas antiguo del témenos, llamado Plutonio, Chronion, o
Charonion, que funcionaba obviamente como puerta de mediacién con el
inframundo. Esta cueva subterranea era la mayor atraccion de la ciudad.
Mencionada en la antigliedad por Estrabon (6.29-30), Dién Casio (68.27) y
Damascio (Photius, Bibl. 344s.), era accesible mediante unos peldafios que
posibilitan la katabasis a la gruta, de la que emana dioxido de carbono por
causa de la actividad geoldgica. Detras de la camara del Plutonio, hay una
corriente de agua. Dos aberturas entre los bloques que forman los cimientos
del templo permiten el escape de los gases para que no estén en una
concentracion letal.

5. A modo de conclusion: Tebas.

Tal y como prometi, vamos a acabar esta conferencia con la otra gran
ciudad del mito griego, después de Troya, que es Tebas. Ahi acaba este
recorrido panoramico por la adivinacion griega. El fenicio Cadmo, que iba
buscando a su hermana Europa tras ser raptada por Zeus, acaba llegando a
Beocia para fundar la Tebas griega. La saga de este héroe esta marcada por
profecias que le llevan a poner los cimientos de la ciudad y la estirpe mas
importante para la tragedia griega, donde los oraculos se muestran como
elemento cultural basico: Cadmo reinara sobre Tebas, edificada por una senal
divina y poblada por una raza nacida de la tierra, de la que salen personajes
miticos como Actedn, Edipo, Yocasta o Antigona. Tebas, fundada por designio
de Zeus, es la unica de las ciudades griegas que albergaba dos oraculos en su
interior, el de Apolo Espodio, dentro de la Cadmeia, o acrépolis de la ciudad, y
el de Apolo Ismenio, el mas famoso, al sudeste de la ciudad amurallada.
Ademas, el arte fenicio por excelencia, el alfabeto, llevado a Grecia por el
legendario Cadmo, esta relacionado en sus comienzos con todo el mundo de
los oraculos.

De Tebas sale el que es, sin duda, el adivino mas famoso de la
antigiedad griega: Tiresias. Homero hizo cumplir a Odiseo un fabuloso
episodio de necromancia, perfilado a veces como un viaje de ensuefio para
contactar con el mundo de los muertos, en el canto IX de la Odisea. El héroe
derrama sangre para atraer a las sedientas almas de los muertos y consultar a
una de ellas, la del fallecido adivino Tiresias, la manera de regresar a su
ansiada Itaca. Sobre la ceguera de Tiresias y el origen de su poder hay varias
leyendas, o bien vio a la diosa Atenea desnuda en la fuente de Hipocrene, en el
monte Helicdn, o bien por castigo de Hera al haber mediado en su disputa con
Zeus acerca de qué sexo disfrutaba mas del acto amoroso (él lo sabia por
experiencia, porque habia sido hombre y mujer por parte de era). Lo estudian
Brisson y Garcia Gual con mucho interés como el tipico mediador de la
mitologia. Es muy famoso su papel en la tragedia de Soéfocles Edipo rey, con
un feroz enfrentamiento dialéctico con el rey de Tebas. No olvidemos que esta
es ante todo la ciudad de la tragedia, donde se desarrolla lo esencial del teatro
griego a partir de la desafortunada familia que comienza con Cadmo.

Tiresias tuvo una hija muy importante para la adivinacién, que es Manto,

14



que da nombre también a la mantica y es madre a su vez del adivino Mopso.

La fundacion mitica del citado oraculo de Claros esta también relacionada con
ellos. Manto tiene un papel importante en la saga de los Siete contra Tebas y
de los epigonos y otras veces se cuenta que fue llevada como botin a Delfos.
En la mitologia romana Manto sera también madre de Ocno, uno de los
condenados al mas alla, fundador de Mantua o incluso de Madrid. Pero Tiresias
y Manto nos sirven como colofén porque, como Héleno y Casandra, son clave
en la recepcion de la figura del adivino y de la adivina: Tiresias representa al
profeta ciego y errante, a la manera homérica, mientras que la Manto sera
llevada a Delfos como una pitonisa y viaja también fundando santuarios.
Recuerda también la tradicion de las diversas sibilas, que fundan oraculos en
toda la geografia del mundo antiguo, hasta llegar a la lejana Cumas, donde
sera importante la adivinacién para el mundo romano. Sera la sibila de Cumas
la que lleve a Eneas al mas alla en pos de respuestas proféticas en la Eneida,
como Circe lo habia hecho con Odiseo para hallar a Tiresias en la Odisea. Pero
eso nos llevaria demasiado lejos ya. Baste ya lo dicho esta tarde para
aproximarnos de forma panoramica al fascinante mundo de la adivinacién
griega.

15



