
 

1 

Conferencia para el Ciclo Antiqua XXXII:  
A la escucha. Los oráculos en el mundo antiguo 

 
Casandra y Héleno, Manto y Tiresias, la gruta y el templo:  

panorama de la adivinación griega 
 

David Hernández de la Fuente 
Universidad Complutense de Madrid 

 
 
1. Introducción: Troya 
 
Todo comienza, como no podía ser de otra manera, en la primordial 

Troya, la epopeya de los orígenes, y todo acabará, como siempre en la vieja 
tragedia, en Tebas. Así, la historia que les voy a contar hoy será un cuento de 
dos ciudades, Troya y Tebas, unidas por adivinación. Es, por supuesto, un 
relato del tiempo heroico, pues bien nos recuerda Hesíodo, antes de Homero, 
que las razas humanas, desde aquella de oro, fueron en decadencia hasta la 
edad de los héroes, que antes de la nuestra de hierro vivieron más noblemente 
y perecieron en el ciclo épico luchando ante ambas ciudades, Troya y Tebas. 
Nuestra historia circular gira en torno a ambas ciudades amuralladas, sedes de 
la profecía antigua, la vieja Ilión y la ciudad de las siete puertas. Comencemos 
por la primera.  

La Ilíada empieza con una escena memorable por la que el poeta 
pregunta a la Musa: ¿por qué disputaron Aquiles y Agamenón? La pugna que 
da inicio a la cólera del primero es debida a que el segundo le arrebata la 
muchacha –en realidad, su botín y esclava sexual– al haber tenido que 
devolver la suya a su padre Crises, sacerdote oracular de Apolo. Apolo, el dios 
del laurel, la lira y el arco, el sereno señor de Delos y Delfos, soberano del arte 
de la adivinación, ha diezmado con su peste el campamento de los aqueos, por 
la deshonra que inflige Agamenón a Crises, consagrado a Apolo. Ante el 
desastre, Aquiles reclama que se consulte “a un adivino, sacerdote o intérprete 
de sueños —también el sueño procede de Zeus— para que nos diga por qué 
se irritó tanto Apolo”. Y de nuevo es un adivino el protagonista, “Calcante que 
conocía lo presente, lo porvenir y lo pasado, y había guiado las naves aqueas 
hasta Ilión gracias al arte adivinatoria que le diera Apolo”. El sacerdote anuncia 
la causa de la cólera del dios y con ello comienza, como es bien sabido, la 
querella entre Aquiles y Agamenón y toda la gran epopeya homérica.  

La adivinación en Grecia es la verdadera espina dorsal secreta de la 
sociedad: anhelos privados, empresas públicas, misiones heroicas, 
encrucijadas mitológicas, fundaciones de colonias… todo pasa por la mirada de 
Apolo, dios de los oráculos, desde sus santuarios de Delfos, Claros y Dídima, 
entre otros. Pero el arte de Apolo, la adivinación, despertará en los griegos 
desde antiguo una curiosa ambivalencia, entre la credulidad y la duda, que ya 
aparece en este primer episodio. Agamenón considera a Calcante un “adivino 
de males”, que toma partido contra él. La asamblea finalmente procede a 
aplacar a la divinidad mediante purificaciones, sacrificios y ofrendas.  Y es que 
ya desde el prestigioso comienzo de la literatura, la adivinación, como canal de 
comunicación entre dioses y hombres, entre vivos y muertos, tiene numerosas 
interferencias. Fundamentalmente las de la política, que es la que va a 



 
 

2 

determinar el rumbo de santuarios como el de Delfos, que en momentos de 
conflictos –Guerras Médicas, Guerra del Peloponeso…– tomará partido por 
distintos bandos.  

El oráculo, por ofrecer una definición amplia, es la respuesta más o 
menos misteriosa de un ser sobrenatural –sea dios, héroe o espíritu de un 
muerto– a una pregunta acerca del porvenir, que se ofrece a través de un 
intermediario humano en un lugar determinado y siguiendo un ritual preciso. En 
nuestra lengua, la palabra oráculo alude, así, a conceptos bien diferentes: 
desde la respuesta en sí hasta el lugar de consulta y contacto con lo 
sobrenatural, incluyendo además tanto  al medio humano por el que se 
transmite como a la divinidad o espíritu que lo inspira. Se trata de una 
polisemia que es preciso explicar y delimitar recurriendo a las lenguas de la 
antigüedad. En griego antiguo, cada uno de estos conceptos era expresado por 
diversas palabras: mantiké techne (Sófocles, Edipo rey 709), simplemente 
mantiké (Heródoto II 49) o manteia (Himno homérico a Hermes 533, Platón, 
Apología, 29a) se refiere a la capacidad sobrenatural de ofrecer respuestas 
inspiradas por el dios al adivino (mantis), casi una figura mítica, ya sea en un 
trance semejante a la demencia (manía) o mediante procedimientos técnicos. Y 
es que la adivinación era para los griegos, además de un don de los dioses, 
una ciencia, arte o saber que se podía aprender (episteme o techne mantiké). 
La respuesta divina, en cambio, se suele designar con la palabra chresmós: 
esta palabra está en la base de otras como chresterion, que alude al lugar 
sagrado del oráculo, chresmographeion, la dependencia donde la consulta y la 
respuesta quedaban registradas y, con cierto matiz peyorativo, el 
chresmologos, o “recopilador de oráculos”. Además, el oráculo, en cuanto 
expresa la voluntad del dios por palabras humanas, se considera “palabra 
hablada” (phatis) por el portavoz del dios, naturalmente, el prophetes. En ese 
sentido también, en latín, la palabra oraculum, está relacionada con el verbo 
orare, “hablar”. Históricamente, el profeta individual del mundo arcaico precede 
al oráculo, característico de la organización política en ciudades estado en la 
Grecia antigua. Por su parte, el latín se refiere a la adivinación con la palabra 
divinatio, mientras que el trance profético se expresa con la palabra furor, que 
traduce el griego manía: aunque destaca Cicerón, autor del único tratado 
antiguo sobre la adivinación que se ha conservado, que mientras el mundo 
griego hace derivar la adivinación del delirio, el latino lo acerca al concepto de 
dios (Sobre la adivinación I 1).  

En la antigua Grecia, la mántica ocupaba un lugar muy destacado en la 
historia y la literatura, desde los orígenes, marcados por la figura de adivinos 
míticos, hasta la época clásica, cuando los oráculos –y especialmente el de 
Delfos– sustituyen a los profetas individuales. En Homero aparecen tanto 
adivinos como oráculos, conviviendo en un momento de transición entre el 
mundo más arcaico de los profetas que acompañaban a los grandes señores 
de la Grecia prehomérica, y el éxito posterior de los oráculos, cuya actividad 
debió comenzar hacia el siglo VIII a.C. y habría de marcar la política y la 
historia de la polis griega. Pero para comprender la adivinación o mantiké 
griega es necesario remitirse a los orígenes legendarios de ésta, situados en 
los mitos y leyendas que sirven de base a la religión y a la literatura griega. Si 
ésta comenzaba con la venganza de un dios en torno a su adivino y la 
subsiguiente cólera de Aquiles, habrá que empezar necesariamente por 
aquellas figuras míticas que protegen y patrocinan esta disciplina, entre las que 



3 

destaca en primer lugar este dios de nombre y semblanza bien conocida: Febo 
Apolo, hijo de Zeus y Leto, hermano gemelo de Ártemis-Diana. Él y su padre 
Zeus, divinidad indoeuropea del firmamento, son los primeros dioses de la 
adivinación, dioses del cielo que todo lo ven y lo conocen, y que, por tanto, 
pueden responder a las preguntas de los mortales.   

 
2. Orígenes míticos de la adivinación 
 
Sobre el origen del dios de la profecía, Apolo, y sus principales 

santuarios, se cuenta varios mitos que fundamentan los orígenes de la 
adivinación. Veamos alguno de ellos. Cuando Leto, embarazada de Apolo y 
Ártemis, huyó de la cólera de Hera, celosa esposa de Zeus, buscando un sitio 
seguro para dar a luz, sólo un lugar se atrevió a dar cobijo a la fugitiva: una isla 
pedregosa antes llamada Ortigia que, después de la creación de la tierra, los 
montes y los mares, era el único pedazo de tierra que quedó sin un lugar fijo en 
el mundo y flotaba sobre las aguas, vagando libremente entre las islas griegas. 
Junto al único árbol de aquel islote, una palmera, se refugió Leto con la 
complicidad de Poseidón, dios de los mares, para esperar el parto durante 
nueve noches y nueve días. Y finalmente nacieron los gemelos en la que luego 
sería llamada Delos. El nacimiento de Apolo, narrado con enorme fuerza 
evocadora en el Himno Homérico a Apolo (s.VII a.C.), supone también el origen 
mítico de la facultad de mediación con los hombres, de la que es portavoz el 
dios. “La rocosa Delos, ceñida por el mar”, como la llama el poeta anónimo del 
himno, fue uno de los primeros santuarios históricos de este dios identificados 
por la arqueología, desde al menos el siglo IX a.C. Delos, tras el primer 
establecimiento humano en la isla, en el III milenio a.C., y su desarrollo en 
época micénica, albergó un oráculo que habría de funcionar hasta época 
romana. Cuenta el Himno que Leto, la madre del dios, hizo un trato con la 
pequeña isla: “Si estás dispuesta a acoger a mi hijo Apolo y albergar su gran 
templo, nunca serás rica en rebaños, pastos o vegetación. Pero si recibes el 
templo de Apolo el flechador, todos los hombres ofrecerán sacrificios aquí y 
alimentarás a tus habitantes por medio de sus donaciones, pues tu suelo es 
pobre.” Delos accedió a condición de que Apolo jurase “construir allí en primer 
lugar un templo glorioso que sirviera de oráculo a los hombres”.   

Después, Apolo viajó en un carro tirado por cisnes por todo el mundo 
griego para establecer los diversos centros de su culto profético y sus coros de 
Musas en los montes de la Grecia continental, como el Parnaso, el Helicón y el 
propio Olimpo. Desde Asia Menor a Macedonia, en islas, ciudades y montes, 
Apolo fue fundando sus oráculos, de nombres prestigiosos: Claros, Dídima, 
Argos, Tebas, Abdera. Se dice que llegó tan lejos como el país de los 
Hiperbóreos, en el lejano norte de Europa. Pero el dios tenía destinado fundar 
finalmente un gran santuario panhelénico, donde su voz oracular se escucharía 
con más claridad, en otro emplazamiento que le disputaría el centro del 
universo a Delos. Y es que al parecer Zeus y Atenea discutieron una vez 
acerca de cuál era el punto medio de la tierra, que la diosa, tomando partido 
por su ciudad predilecta, quería situar en Atenas. Zeus recurrió a un 
procedimiento certero: dejó volar dos águilas, su ave consagrada, desde los 
dos confines opuestos del orbe. Las águilas fueron a cruzarse precisamente 
sobre una frondosa ladera en la Grecia continental: Delfos. Allí, según canta el 
Himno homérico a Apolo, fundó el dios su gran santuario (287-293). 



 
 

4 

El himno refiere que el dios se enfrentó en la montañosa Delfos a una 
enorme serpiente que guardaba el primigenio oráculo de la tierra y poseía el 
don de la profecía. El monstruo que daba los vaticinios, llamado en la tradición 
Pitón o Delfine, pertenecía a un orden anterior al olímpico, el de Gea, la tierra, 
que describe el poeta beocio Hesíodo en su Teogonía. Así, la muerte de Pitón 
a manos de Apolo, como campeón de los olímpicos, puede encuadrarse en 
otros mitos de lucha del orden contra el caos, como la guerra de Zeus y los 
dioses contra los Titanes de Crono, contra los Gigantes o contra Tifón, un 
monstruo serpentino. Este enfrentamiento contrapone también el elemento 
celeste, u olímpico, al telúrico, más antiguo y primordial. Pitón, la serpiente 
adivinadora, era hija de la tierra, como todos los monstruos del antiguo orden, 
lo que subraya la importancia del elemento subterráneo en la configuración de 
los oráculos. La sobrecogedora visión de su emplazamiento, en un lugar único 
entre montes escarpados, sugiere la presencia de divinidades enfrentadas, de 
la tierra y del cielo. Y el oráculo que había en ese lugar, regentado por la 
serpiente terrígena, era prerrogativa de Gea, que fue, según unos conocidos 
versos de las Euménides de Esquilo, “la primera profetisa, la tierra” (ten 
protomantin Gaian). 

Apolo dio muerte a Pitón, según el mito fundacional del oráculo (Himno 
homérico a Apolo 358 ss.) o recibió su poder por herencia, según la versión de 
Esquilo. En todo caso, bien como purificación ritual de su crimen o como 
agradecimiento, estableció unos juegos fúnebres en recuerdo de la serpiente, 
los Juegos Píticos que, como los de Olimpia, reunían a los pueblos griegos y 
eran cantados por poetas como Píndaro. Siendo Apolo dios de la poesía se 
entiende que estos juegos no fueran sólo deportivos, sino también literarios y 
artísticos. La sacerdotisa de Apolo en Delfos se llamó Pitia, honrando así la 
memoria de la serpiente profética, y cantó sus vaticinios en verso, mientras que 
la fuente Castalia, cuyas aguas estaban también consagradas a Apolo, fluía 
para las purificaciones y abluciones antes de la consulta oracular y, a la vez, 
para inducir a la poesía. La profecía, según se dice, era también inspirada por 
la fuente Casotis, que llegaba hasta el propio interior del templo. En Delfos se 
celebraba el triunfo de Apolo cantando el peán, himno característico en honor 
del dios, y a la par se organizaba una procesión a través de la llamada vía 
pítica una vez cada nueve años al altar del dios en el valle de Tempe, en 
Tesalia, para rememorar la purificación por la muerte de Pitón. 
 Varios son los símbolos de Apolo: entre ellos el misterioso trípode, que 
representa su arte adivinatoria en Delfos. Las armas del dios son el arco y las 
flechas, con los que desata las venganzas urdidas por los olímpicos contra los 
hombres: cualquier violencia divina que cae sobre los mortales como castigo 
por sus actos proviene de Apolo. Su planta consagrada es el laurel, daphne, en 
griego, sobre el que se cuenta el célebre mito ovidiano de la metamorfosis, y 
que desempeñaba un papel central en sus ritos adivinatorios. Además, cada 
dios tenía atribuidos ciertos animales, que seguramente eran en principio 
venerados como dioses. Las señales de estos animales, en los orígenes de la 
adivinación, eran tomadas por expresión de la voluntad divina. En el caso de 
Apolo, sus animales, el lobo, la serpiente y el lagarto, relacionados estos 
últimos también con su hijo, el dios médico y profético Asclepio, tienen 
propiedades mánticas. Suyas son también ciertas aves, especialmente el cisne, 
el milano, el buitre y el cuervo. De hecho, la observación de su vuelo, bajo el 
signo de Apolo, era uno de los procedimientos antiguos para interpretar el 



5 

futuro por parte de los harúspices, vigías del vuelo de las aves. Sin embargo, la 
adivinación propiamente apolínea es la directamente inspirada por los raptos 
proféticos del dios. Varias son las advocaciones de Apolo: Delio, Flechador, 
Licio (el del lobo), Loxias (el ambiguo), Esmínteo (el de la plaga)... Para 
Homero, en la Ilíada, Apolo es “señor de Pitón”, es decir, del santuario de 
Delfos, que sin embargo compartía con más divinidades tutelares. Se 
estableció su culto seguramente no más tarde del s. VIII a.C., siendo de nuevo 
Homero el primer testimonio de su santuario: la “rocosa Pitón” (Ilíada IX 404-5).  
 Como en el caso de Delos, la arqueología, siguiendo las huellas de los 
mitos, ha desvelado que Delfos era un santuario preolímpico del periodo 
micénico. Antes de que el dios Apolo se hiciera con el culto, quedan restos de 
un antiguo santuario oracular  de la gran madre diosa de los minoicos, 
identificada con la tierra, Gea, en la mitología griega. Si bien Apolo, como 
cuenta el Himno homérico (214 ss.), conquistó el santuario y se estableció en 
aquel oráculo primigenio con su centro de culto más conocido, lo cierto es que 
nunca pudo monopolizar Delfos como su santuario exclusivo, sino que hubo de 
compartirlo con otras divinidades, como su hermano Dioniso, que reinaba los 
meses del invierno en él, mientras Apolo estaba en el país de los Hiperbóreos. 
De Dioniso se decía incluso que estaba enterrado allí. En principio, el oráculo 
estaba abierto sólo el día del aniversario del nacimiento de Apolo, pero en 
época histórica la consulta era posible cualquier séptimo día de mes, siempre 
que no fuera ese período del invierno. Delfos cobró, desde época arcaica, una 
honda significación religiosa, cultural e incluso económica para los griegos, 
como centro de peregrinación especialmente frecuentado (Ilíada IX 405). 

En cuanto a la faceta profética del tronante Zeus, padre de los dioses y 
rey del orden olímpico, ya en la Ilíada deja sentir su voluntad a los mortales por 
medio de diversos portentos y señales. Las más comunes relacionadas con su 
reino celeste y consisten en todo tipo de signos del firmamento: rayos, truenos 
y relámpagos, meteoros o lluvia, como las gotas de sangre que llueven sobre 
Troya cuando muere su hijo Sarpedón en la batalla. Las aves también son de 
Zeus, sobre todo las águilas, su animal característico, y expresan la voluntad 
del dios según crucen volando frente al adivino de Este a Oeste o viceversa. 
Pero su oráculo por excelencia, ya conocido en tiempos homéricos (Ilíada XVI 
231-235, Odisea XIV 327, XIX 296-298), es Dodona, en el lejano Epiro, al norte 
de Grecia. Allí los sacerdotes, llamados selloi, interpretaban la voluntad divina a 
partir de los susurros del viento entre las ramas de la encina consagrada a 
Zeus y a través de otros procedimientos, como el contacto con la tierra que 
rodeaba la encina y los sueños que ésta les inspiraba. Dodona tiene la fama de 
ser el oráculo mas antiguo de Grecia según se desprende también de la 
narración de Heródoto (II 54-57), que relaciona su fundación con los sabios 
egipcios, los pelasgos –míticos habitantes de la Grecia primitiva–, y los 
fenicios, a los que tradicionalmente se atribuía la introducción del alfabeto. Se 
cuenta que dos sacerdotisas de la Tebas egipcia, famosa por su culto y oráculo 
de Amón, fueron vendidas como esclavas: una fue a parar a Libia y otra a 
Grecia, fundando los primeros y más prestigiosos oráculos de Zeus, 
equivalente de Amón merced a la interpretatio graeca. Se trata, por supuesto, 
del celebrado oráculo de Zeus-Amón en el oasis de Siwa (Libia), famoso por la 
consulta de Alejandro Magno, y del oráculo de Zeus en Dodona. 

Hay un antiguo mito que revela acaso mejor que la arqueología y la 
escritura su antiguo patrocinio de los oráculos por parte de Zeus. Hesíodo narra 



 
 

6 

en la Teogonía (161 y ss.) el conocido mito de la sucesión de los dioses, de 
origen oriental, que cuenta cómo el cetro del universo fue pasando del primer 
rey de dioses, Urano, a su hijo Crono, que castró a aquel con una hoz, siendo 
Crono a su vez derrocado por su hijo Zeus, quien queda en el poder como 
garante del buen orden actual del mundo. La leyenda refiere que Crono, 
advertido de que un hijo suyo podría obrar como él mismo hizo con su padre, 
iba devorando a todos sus vástagos según su esposa, la titánide Rea, los daba 
a luz. Sólo escapó el último de ellos, el pequeño Zeus, gracias a una 
estratagema planeada por la diosa Metis, la inteligencia. Rea le dio a Crono 
una piedra envuelta en pañales, en lugar del niño; el dios se la tragó mientras 
el pequeño era puesto a salvo en Creta, donde sería criado y educado; luego, 
después de que se hiciera mayor, Metis empleó un vomitivo para liberar a los 
olímpicos, cuya  rebelión contra Crono encabezaría el propio Zeus, destinado a 
gobernar el universo. Pues bien, la famosa piedra que devoró este dios en vez 
de Zeus se guardaba, según la tradición, en el templo de Apolo en Delfos. Era 
ésta precisamente el famoso omphalos, una piedra monolítica y de misteriosa 
sabiduría, quizá un meteorito, que se veneraba desde tiempos ancestrales en 
el “ombligo del mundo”. En todo caso, esta piedra de culto prehistórico tiene 
abundantes paralelos en otras culturas y aparece reproducida a menudo por la 
iconografía griega, en pintura y escultura desde el siglo V a.C. En septiembre 
de 1913 las excavaciones en Delfos hallaron una piedra en forma de medio 
huevo, quizá una copia del legendario omphalos. Y existen otras muchas 
representaciones.  

Zeus es el dios que conoce el destino, el bien y el mal. Después de la 
guerra, tomó como esposa a la sagaz Metis, como se recuerda también en la 
Teogonía (886 y ss.), “la más sabia de los dioses y los mortales hombres”. 
Pero, estando embarazada, se la tragó por indicación de un oráculo de la 
antigua Gea, según el cual estaba decretado que naciera de Metis un hijo que 
le quitaría el poder. Así Zeus devoró a Metis, a la inteligencia, “para que la 
diosa desde dentro le avisara de lo bueno y lo malo”: muy conocido es el mito 
de cómo más tarde nació de la cabeza del dios la doncella Atena, pues Metis 
estaba embarazada. Aunque son Átropo, Cloto y Láquesis, las Moiras o 
Parcas, hijas de Zeus y Temis, las divinidades del destino que hilan, tejen y 
cortan el tiempo de vida de los hombres y los acontecimientos del porvenir y, 
según Hesíodo, “conceden a los hombres ser felices o desgraciados”. El 
destino griego, la moira o “parte” que corresponde a cada cual, obliga incluso a 
los dioses, siendo un poder irresistible y antiquísimo, anterior a los olímpicos y 
relacionado con la tierra y las fuerzas telúricas. Pero, aun respetando este 
poder primigenio, en la religión olímpica es el celeste Zeus, patrón de los 
oráculos de Dodona y Siwa, el que lleva dentro de sí la voz profética de Metis. 
Como señalaba Homero, Zeus guarda en su palacio celeste dos jarras mágicas 
que contienen los bienes y los males que les suceden alternadamente a cada 
mortal, según extraiga su destino de una u otra. 

 
3. El don de Casandra: adivinación inspirada 
 
Troya y Apolo están desde los comienzos ligados indisolublemente a los 

orígenes míticos de la adivinación griega. Entre las muchas leyendas sobre el 
origen de las capacidades proféticas en famosos adivinos existe una, en un 
escolio a la Ilíada, que ilustra bien los dos tipos de adivinación en la antigua 



7 

Grecia, que nacieron simultáneamente en dos personajes míticos. Se cuenta 
que los reyes de Troya, Príamo y Hécuba, tuvieron hijos gemelos: Casandra y 
Héleno. Después de nacer, sus padres los llevaron al templo de Apolo, a la 
sazón protector de Troya, y al llegar la noche se marcharon dejando atrás a los 
niños, ya fuera por descuido o intencionalmente, para que durmieran en el 
santuario del dios de la profecía. Cuando a la mañana siguiente volvieron por 
ellos los hallaron durmiendo aún profundamente, mientras dos serpientes, 
animales proféticos de la tierra, lamían sus órganos de los sentidos. La madre, 
asustada, lanzó un grito y las serpientes se alejaron tranquilamente, sin dañar a 
los pequeños. Pero a partir de entonces los niños recibieron el don de la 
adivinación: Casandra, profetizaba en éxtasis, poseída por el dios, mientras 
que Héleno adquirió una habilidad diferente: podía interpretar serenamente, 
mediante una técnica cuidadosa y estudiada, las señales y prodigios en la 
naturaleza para adivinar el porvenir. Tales son los signos (semeia), 
principalmente fenómenos naturales que podían ser tomados simbólicamente 
para revelar la voluntad divina en la antigua Grecia. Veamos primero el caso de 
Casandra: 

Esta princesa de Troya, luego, enamoró en el mito a Apolo, en otra 
versión del origen de su poder. El dios le concedió el don de la profecía a 
cambio de su doncellez. Pero después la princesa de Troya no pudo o no quiso 
cumplir el trato, por lo que el vengativo dios la castigó cruelmente escupiéndole 
en la boca. Así, su don profético se convirtió en una maldición: la de realizar 
siempre certeros vaticinios que nunca nadie creería: la funesta infatuación de 
Paris y la guerra de Troya, la estratagema del caballo de madera, el asesinato 
de Agamenón en Micenas.  

Casandra, en sus raptos proféticos, representa la adivinación inspirada o 
natural, el primer tipo de don profético que refieren Platón y Cicerón al hablar 
de los profetas. En las obras literarias que, como el Agamenón, de Esquilo, la 
Alejandra del helenístico Licofrón o las Posthoméricas de Quinto de Esmirna, 
tienen como personaje a Casandra, ésta se caracteriza por pronunciar sus 
vaticinios en una especie de delirio, poseída por la divinidad. La voz de Apolo, 
pues, llega a su portavoz profético mediante un tipo de inspiración que se 
encuentra, como veremos, a medio camino entre el éxtasis religioso y una 
especie de trance relacionado con el mundo de los sueños. 

“Oh sagrado Apolo –dicen unos versos de Eurípides–, tú que ocupas el 
Ombligo exacto de la tierra, allí donde surgió por vez primera la voz profética, 
cruel y salvaje”. La voz dulce y terrible del dios reflejada en la sacerdotisa es 
heraldo de la voluntad divina transmitida a los hombres de manera 
estrictamente codificada, en un lenguaje arcano y cuyo conocimiento puede 
llevar a la locura. El Apolo pítico o délfico representa la voz inspiradora de las 
profecías y las purificaciones, y no extrañamente también apadrina, junto a sus 
nueve Musas, la poesía y las artes. La Pitia, de la que Casandra es un primer 
reflejo mítico, lleva dentro al dios, con el característico enthousiasmós religioso, 
la posesión divina. La sacerdotisa de Apolo en Delfos es una mujer sin 
instrucción alguna –cuenta Plutarco– que trasmite entre gritos inconexos y 
balbuceos sus profecías en verso, después de masticar el laurel divino, de una 
manera improvisada que recuerda a la de los bardos autodidactas de Homero, 
que reciben su arte del dios. Poco se sabe de ella, una “mujer del común” 
(gynaion to tychon, según Máximo de Tiro VIII 14), que se convierte en 
portavoz espontánea del dios a través de su boca humana.  



 
 

8 

En este arrebato, Apolo coincide con su hermano Dioniso, pues ambos 
inspiran a los mortales a través de una locura sublime y a la vez terrorífica. 
Platón defiende que “los bienes más grandes nos llegan por medio de la locura” 
(Fedro 244a) y clasificaba cuatro tipos de delirio divino, según inspiraran el 
éxtasis de las iniciaciones en los cultos mistéricos, el de la poesía, el amoroso 
o el profético (265b): el dios patrón de cada uno de esos tipos es, 
respectivamente, Apolo, Dioniso, Afrodita y Eros, y las Musas. El filósofo 
ateniense trató por extenso este tipo de adivinación, que inspiraban los dioses 
a través de unos daimones o genios (Banquete 201d-203a), no muy diferentes 
al daimon que Sócrates mantenía que le hablaba y aconsejaba. Poesía y 
profecía están ligadas a la locura divina, como refiere Platón, como en los tipos 
de locura divina del Fedro o en la comparación de poetas y profetas de la 
Apología. 

La adivinación inspirada era el único tipo de adivinación que daban por 
válida filósofos como Sócrates o los estoicos. El trance de los sacerdotes y 
sacerdotisas, que se ha intentado explicar de diversas formas en los estudios 
modernos, parecía a los antiguos digno de respeto y veneración, producido 
“mediante una especie de turbación del espíritu, o de un impulso desinhibido y 
espontáneo, algo que frecuentemente les pasa a los que sueñan y, a veces, a 
quienes vaticinan bajo el efecto del delirio” (Cicerón, Sobre la adivinación I 34).  

Otra sugerente pista para entender este éxtasis profético de Casandra, 
que acerca al hombre a los dioses, lo ofrece la comparación con el mundo de 
los sueños en la antigüedad. Durante el sueño, el alma vuela libremente en 
contacto con los númenes, como en  este tipo de adivinación inspirada y de 
elevación hacia lo divino. En efecto, la oniromancia tiene un lugar destacado en 
la antigüedad, como la primera y más importante forma de comunicación con 
los dioses, al alcance de cualquier alma inspirada. Ya en Homero aparece el 
tema de los sueños inspirados por los dioses, como mensajes de la divinidad 
que permiten al hombre conocer el porvenir. Si bien en el pasaje en cuestión 
Penélope advierte de que hay dos tipos de sueño según la puerta de la que 
salen: “Los sueños que llegan por la puerta de tallado marfil, ésos son 
engañosos. Traen palabras que no se cumplirán. Los que llegan por la puerta 
de pulido cuerno, ésos aportan hechos verídicos, cuando un mortal los atiende. 
(disea XIX 560 ss., trad. C. García Gual) 

En los sueños verdaderos el hombre puede vislumbrar su futuro, con 
una correcta interpretación, mientras que otros son espejismos de la actividad 
diaria: la adivinación inspirada busca los primeros sueños a través de 
procedimientos como la incubación o enkoimesis. Esta consiste en pasar la 
noche en el lugar sagrado o en el templo de la divinidad y, al despertar, referir 
el sueño habido a un intérprete de sueños que desvela su sentido oracular: se 
trata de una de las formas más atestiguadas de adivinación y consulta a los 
dioses, como se ve en los numerosos casos referidos a propósito de los 
santuarios de Asclepio en Epidauro y Pérgamo.  
 

4. El don de Héleno: adivinación técnica 
 

Otro era el don de Héleno, la adivinación interpretada, basada en el 
aprendizaje, incluye una gran diversidad de técnicas y medios. Aquí pasaremos 
revista a unos cuantos. En primer lugar, y sobre todo, se trata la observación 
de signos y fenómenos meteorológicos (meteora) a través de los cuales los 



9 

dioses celestes manifestaran su estado de ánimo y sus intenciones, como 
sucede ya en la Ilíada. Por su carácter técnico, este tipo de adivinación fue la 
más usual para tomar decisiones políticas cotidianas y también la más 
asequible para los consultantes privados. Incluso entra en la esfera de las 
predicciones patrimoniales de una cultura, que interpreta los signos de la 
naturaleza. Un buen ejemplo de ello es la astrología, que llegó a Grecia de 
Oriente: las artes astrológicas de los babilonios y caldeos tuvieron una enorme 
influyencia y fascinación en el mundo griego, sobre todo desde la época de 
Alejandro, y siguieron ejerciendo después del auge del cristianismo, que se 
opuso con fuerza a tales prácticas. En ocasiones, la contemplación de los 
fenómenos atmosféricos marcaba la agenda política o religiosa de la ciudad. La 
Atenas clásica no enviaba su embajada sagrada (theoría) a Delfos siguiendo 
un calendario fijo, sino al arbitrio de las señales de Zeus: los sacerdotes 
observaban el cielo durante tres meses, en tres días y tres noches señaladas, 
aguardando que se viera en el horizonte un rayo. Sólo entonces partía la 
embajada desde el ágora, donde comenzaba la vía sagrada de la procesión 
pítica. Otras veces esta costumbre lindaba con la superstición popular.  
 Pero además de la disposición de los astros, hay que añadir otros muchos 
sistemas de adivinación técnica o inducida, a partir de la observación de la 
naturaleza, el vuelo de las aves y el sacrificio y examen de las entrañas de un 
animal. Otros prodigios de la naturaleza eran tenidos por señales de diversa 
índole, como los terremotos, de los que hay muchas huellas en la antigüedad, y 
que entraban en los dominios de Poseidón, señor de los mares y dios “que 
agita la tierra” (ennosigaios). Tal ocurría también con los nacimientos de 
animales o seres humanos, que eran examinados en el plano profético: Livio da 
cuenta del mal augurio que suponía en la antigüedad un nacimiento anormal, 
en concreto el de un hermafrodita (XXVII, 11, 4).  

Los nacimientos de niños extraordinarios, los que habían de ser en el 
futuro héroes o personajes de relieve, estaban igualmente marcados por 
prodigios y señales características del Wunderkind, como estudió en un antiguo 
libro E. Norden (1924). En la mitología, Heracles niño estrangula a dos 
serpientes en la cuna mientras el pequeño Hermes, por su parte, roba los 
rebaños de Apolo e inventa la lira. Los prodigios en torno a un recién nacido en 
las fuentes literarias clásicas señalan su futuro y las virtudes en que destacará. 
Así, por ejemplo, se dice que a Midas, cuando era niño, unas hormigas le 
llevaron a la boca granos de trigo, prefigurando su inmensa riqueza. Al 
pequeño Platón (o según otros a Píndaro) unas abejas le anidaron en la boca, 
poniendo allí su miel. Ello significaba, claro está, su maestría literaria. Los 
niños, además, son un vehículo idóneo para que los dioses expresen su 
voluntad. Narraba Heródoto cómo el hijo de Creso, mudo de nacimiento, se 
puso a hablar un día, cumpliendo un vaticinio de Delfos según el cual sería 
signo de grandes males para su reino (I  85). 
 La hieromancia es una denominación que abarca todos los tipos de 
adivinación sagrada practicadas por los sacerdotes de la ciudad a través de 
distintos procedimientos. La más difundida, por lo general, era el examen de las 
entrañas de un animal –un buey– sacrificado al dios. El fundamento mítico de 
esta práctica era la leyenda de Prometeo, que instauró el sacrificio con su 
engaño a Zeus al dividir en dos partes el cuerpo de la víctima propiciatoria: el 
montón de los dioses y el de los hombres. Una vez cumplido el sacrificio, este 
órgano era examinado en detalle por los sacerdotes, en la llamada 



 
 

10 

hepatoscopia. Si faltaba la cabeza del hígado o había signos de atrofia o 
alguna enfermedad en la disposición de las venas sobre el órgano, el presagio 
era negativo. El hígado era un órgano de extrema importancia en las doctrinas 
de la medicina y la filosofía griegas como sede de una emoción especial que 
conecta con lo divino, desde la teoría hipocrática al Timeo de Platón. 
 Había otros tipos de adivinación sacerdotal relacionada con el sacrificio. 
La piromancia, atestiguada ampliamente en la poesía homérica, consistía en 
quemar los muslos de los animales sacrificados a los dioses para que los 
manteis, o adivinos, observaran cómo ardía la grasa de aquellos y en qué 
forma el humo ascendía al cielo en espirales, interpretando las señales de la 
voluntad divina. Otra clase de hieromancia, en la que no mediaba sacrificio, se 
refiere a la observación del comportamiento de ciertos animales, que 
simbolizan la voluntad de los dioses. De hecho, como resto de antiguas etapas 
de culto a los animales, en la Grecia antigua cada dios olímpico tenía 
consagrados ciertos animales: el águila de Zeus, el oso de Ártemis, el lobo de 
Apolo, el lagarto de Asclepio o el mochuelo de Atenea.  
 Sin duda, son las aves las verdaderas “mensajeras de los dioses”, como 
las llamó Eurípides: según su vuelo a uno u otro lado del observador, a la 
izquierda o a la derecha, se podía tomar como vaticinio negativo o positivo. La 
propia palabra que designa a los pájaros en griego implica el significado de 
“presagio” (ornis-oionos). Así, se habla de ornitomancia cuando nos referimos a 
la adivinación por medio de las aves, prerrogativa de los sacerdotes oficiales de 
la polis, un tipo de hieromancia que, por ejemplo, se practicaba en la ciudad de 
Tebas desde el llamado observatorio de Tiresias. Los sacerdotes de la ciudad 
escrutan el horizonte desde un lugar sagrado en la ciudad a la búsqueda de 
señales de la divinidad, ya fueran fenómenos atmosféricos o movimientos de 
aves solitarias o en bandadas. Por otro lado, el arte de observar el vuelo de los 
pájaros lo heredaron los romanos de los etruscos, como señala la 
denominación latina tradicional de la aruspicina o “disciplina etrusca”, que 
incluía diversas técnicas mánticas, como la ornitomancia o la hepatoscopia. En 
la antigua Roma, además, la manera en que se alimentaban las aves, con 
mayor o menor apetito, era también considerada fuente de profecías para la 
política del estado. Era el llamado “tripudio”. Otros y variados eran los 
procedimientos de lectura del futuro en señales y partes del cuerpo humano, 
que no trataremos aquí. 
 La observación del agua o de los árboles también daba lugar a ciertas 
especialidades mánticas muy cercanas en sus orígenes a las creencias 
animistas. En cuanto a los árboles, ya se ha mencionado el oráculo de Dodona. 
Sobre la presencia de fuentes y manantiales, lugares de paso al más allá por 
excelencia, se habló más arriba: a ello se debe el frecuente uso del agua en 
otras técnicas adivinatorias, la pegomancia (de pege, “fuente”) o hidromancia. 
En Asia Menor, por ejemplo, en las inmediaciones del río Adonis, había un 
templo de Afrodita con una alberca dedicada a la divinidad. Se presentaban en 
ella obsequios que se depositaban en la superficie del agua: si los regalos se 
hundían en la alberca, quería decir que eran aceptados por la diosa. Otro tanto 
ocurría en el templo de Deméter en Patras, al extremo noroccidental del 
Peloponeso, donde, según el errante Pausanias, había una fuente infalible para 
adivinar las posibilidades de curación de los enfermos: se consultaba poniendo 
en contacto con la superficie del agua un espejo. Si éste reflejaba el rostro del 
enfermo vivo y con buen aspecto, sanaría; de lo contrario, estaba destinado a 



11 

morir. En la imagen reflejada era posible indagar el porvenir, como muestra la 
difundida práctica de la catoptromancia (o adivinación por espejos), atestiguada 
en textos de la literatura clásica como la comedia Acarnienses de Aristófanes.  
 Otro procedimiento adivinatorio era la cledonomancia, consistente en 
tomar un suceso en apariencia azaroso como señal convenida para la 
adivinación. Así, una voz, una visión o un encuentro, algo con lo que se topa un 
hombre preocupado por un asunto cualquiera, se convierte en una respuesta 
de la divinidad a sus cuitas. Hay restos de este procedimiento en la tradición 
literaria, que llegan hasta San Agustín y el célebre tolle, lege (“toma, lee”) del 
juego infantil que, según es fama, instó al obispo de Hipona a tomar los 
Evangelios. Relacionados con estos procedimientos están los oráculos de 
suerte englobados en lo que se conoce como cleromancia: echar las suertes, 
lotes o dados, ver el futuro en las jugadas o combinaciones de tableros, tabas, 
judías, etc. Es este un tipo de adivinación por lo general condenado por 
filósofos como Platón o Cicerón pero que gozaba de una gran aceptación entre 
el pueblo y era considerablemente más económico que el recurso a los 
grandes oráculos. Cicerón, por ejemplo, previene especialmente contra este 
tipo de adivinación, que rechazan como falsa en su obra los estoicos 
representados por el hermano del orador, Quinto (Sobre la adivinación I 58): 
ejemplos de estos adivinos tachados de charlatanes son los echadores de 
tablillas y fortuna, los adivinos ambulantes, los nigromantes y astrólogos del 
circo y los sacerdotes de Isis e intérpretes de sueños. 
 En general, todo este tipo de la adivinación se pone en duda en las 
fuentes literarias clásicas, lo que es a la vez prueba de su gran éxito popular. 
Se trata de técnicas mánticas ligadas al azar, unas veces relacionadas con la 
vegetación y la agricultura, como la filomancia, que se lleva a cabo mediante 
suertes echadas con hojas de árboles o plantas, la critomancia, que hace uso 
de la cebada para el mismo propósito, y la cosquinomancia, que usa un tamiz 
para elegir las suertes. Pero nos interesa destacar otro procedimiento de 
especial fama, llamada bibliomancia, se realiza a partir de un texto clásico o 
sagrado. Este tipo de adivinación, que se da en otras culturas, no podría 
referirse en Grecia a otra obra que a los inmortales poemas homéricos: se 
llama homeromancia. Otros oráculos de este estilo, que deben sumarse a este 
catálogo de técnicas azarosas, son los de gramatomancia u oráculos de letras: 
se trataba de veinticuatro tejas que llevaban escritas cada letra del alfabeto 
griego y que eran sacadas de una olla para formar la respuesta divina. 
Oráculos de azar eran también el de Apolo en Dinos o el de Hermes en el 
ágora de Faras, en el Peloponeso. En cuanto al primero, se trataba de un 
templo cercano a la playa, en las inmediaciones del cual se había excavado un 
agujero que se llenaba de agua y peces variados con cada marea. El sacerdote 
sumergía dos tablas de madera con carne asada en el agujero y observaba 
cuál devoraban los peces y qué tipo de peces se reunían allí para determinar la 
respuesta al consultante, también en el esquema “sí-no” (Ateneo VIII 333). 
Otros ejemplos, ya de época tardía e imperial, son las máquinas adivinatorias: 
una pieza procedente de Pérgamo que se conserva en Berlín da fe de este tipo 
de procedimiento mecánico, como una especie de ruleta del destino.  
 

4. Algunos santuarios oraculares De la gruta al templo. 
 



 
 

12 

Finalmente pasaremos revista a algunos santuarios oraculares para 
constatar cómo era el espacio sacro de la mántica, con su característica 
transición entre el subsuelo y la superficie, que se refleja desde el mito 
fundacional de cómo el dios celeste Apolo heredó la adivinación de una diosa 
subterránea en Delfos, situado al pie del monte Parnaso, en el lugar que los 
griegos, como sabemos, consideraban el ombligo de la tierra, el centro del 
universo. La visión de su emplazamiento, un lugar único entre montes 
escarpados, sugiere la presencia de divinidades enfrentadas de la tierra y del 
cielo. Aparte del mito de la victoria sobre la femenina Pitón, el lugar sagrado 
preolímpico se relaciona con el culto a una diosa madre de la tierra a partir de 
la posible etimología de Delfos como “útero” (delphys en griego). Sobre la 
relación con el mundo subterráneo se cuenta, asimismo, una curiosa historia 
relacionada con que transmite Diodoro de Sicilia (XVI 26). Al parecer el oráculo 
fue descubierto por un cabrero que recorría la zona de Delfos. Algunas de sus 
cabras comenzaban a comportarse de un modo extraño cuando se acercaban 
a una grieta sobre el suelo, balando y brincando de forma inusual. El pastor se 
acercó al agujero y súbitamente experimentó la facultad de ver el futuro, pues 
de las profundidades surgían ciertos vapores misteriosos. Las gentes, desde 
entonces, aprovecharon las propiedades del lugar y se supone que, mucho 
después, cuando se edificó el templo de Apolo en Delfos en aquel lugar, era 
sobre esa grieta donde se situaba la Pitia en su trípode para emitir sus 
profecías.  Lo curioso es que incluso en los santuarios oraculares del dios 
indoeuropeo que simboliza el paso de la gruta al templo, de lo subterráneo a la 
luz, se ha mantenido el prestigio de la caverna y lo subterráneo, con oráculos 
institucionalizados y regentados por sacerdotes de Apolo que operan en 
cuevas y grietas. 

Tras cumplir con el ritual preparatorio, el consultante pasaba al sancta 
sanctorum del templo. Allí estaba la Pitia y un cuerpo de sacerdotes con varias 
categorías (hiereis, prophetai y hosioi) y atribuciones aún hoy dudosas. Pese a 
las vacilaciones de la arqueología, parece que el subsuelo del templo estaba 
perforado, y la fuente Casótide brotaba allí para que la Pitia la bebiera sus 
aguas. Según el mito transmitido por Diodoro y Plutarco la inspiración provenía 
de una grieta en el suelo, bajo el trípode sobre el que se sentaba, que emitía un 
vapor. Investigaciones geológicas modernas descubrieron en Delfos en 1981 
una falla tectónica de la que podía surgir etileno y en 2006 un científico del 
Instituto Nacional de Geofísica de Roma señalaba una mezcla de dióxido de 
carbono y metano en el subsuelo. 

Veamos un segundo ejemplo, el santuario de Dídima, en la región de 
Caria, no lejos de Mileto. Era llamado oráculo de los Bránquidas por ser un tal 
Branco su fundador mítico. Su actividad está registrada desde la época de las 
Guerras Médicas y aún antes, como prueba la mención en el Himno homérico a 
Apolo. Como sucede con Delfos, el origen mítico de Dídima se explica con una 
leyenda acerca de un pastor, en este caso Branco, que halló inspiración 
mántica directamente del dios Apolo. De este personaje provenían los 
Bránquidas, la estirpe de sacerdotes que habitaba en el oráculo y lo regía. Era 
el agua subterránea en este caso el elemento mediador del oráculo. Cuenta la 
leyenda que la fuente de Dídima permaneció seca durante 163 años, desde su 
saqueo por los persas hasta las campañas de Alejandro Magnó, que llegó para 
liberar el oráculo. Sólo entonces el manantial volvió a brotar, según cuenta el 
historiador Calístenes. El oráculo siguió emitiendo vaticinios hasta tan tarde 



13 

como el siglo IV, cuando el emperador Teodosio lo clausuró oficialmente. 
Estaba situado junto a una fuente, hallada en las excavaciones modernas, 
cuyas aguas desempeñaban un papel importante en la consulta. Los restos del 
gran santuario de Apolo en Dídima de época helenística muestran un conjunto 
edificado en torno a 330 a.C. que se alza sobre restos de dos templos arcaicos, 
que remontan a los siglos VIII y VII a.C. y que cabe identificar con el antiguo 
santuario. El templo de Apolo de la segunda etapa tiene un tamaño 
impresionante y un doble columnata de orden jónico (10 por 21 y 8 por 19 
columnas). Su entrada, situada al este, daba a un vestíbulo con una segunda 
columnata. Es común opinión de los arqueólogos que muchos de los templos 
oraculares de Asia Menor hayan sido modelados por dentro a imagen de 
Delfos. Sin embargo, el adyton del templo de Dídima, donde se realizaban los 
vaticinios, era un patio a cielo abierto, lo que, según Estrabón, se debía a su 
enorme tamaño y no tiene precedentes en lo que sabemos de Delfos.  

Un tercer gran santuario oracular de Apolo en el Asia Menor, en la 
esfera de influencia de la ciudad de Colofón, en Lidia, era el de Claros, cuya 
fundación mítica está relacionada con el mundo micénico: la sacerdotisa 
Manto, hija de Tiresias, fue la fundadora según un mito inserto en la saga de 
los Epígonos, dentro del ciclo tebano, al que volveremos. Se cuenta que unos 
fugitivos de Tebas, entre ellos la profetisa Manto, fueron capturados por los 
cretenses y llevados a Claros, donde uno de los raptores se casó con la adivina 
y engendró al profeta Mopso. El santuario fue descrito en el siglo II de nuestra 
era por el viajero Pausanias (VII 3 1) y se presta a comparación con el de 
Delfos, al que sin duda debe parte de su estructura y funcionamiento. Algunas 
fuentes clásicas consideran que el oráculo estaba en una cueva, lo que las 
excavaciones posteriormente desmintieron. En realidad se trata de un complejo 
de túneles y pasadizos bajo el adyton, excavado por la escuela francesa de L. 
Robert. La estructura subterránea de Claros ha hecho pensar a algunos 
estudiosos que el manteion de Delfos pudo haber sido algo similar.  

La construcción del gran templo de Apolo en Claros se inició en el siglo 
IV a.C., pero no quedó terminada hasta época romana, y ello gracias a la 
ayuda del emperador Adriano, gran devoto de los oráculos del dios. Tácito 
refiere la manera en que se consultaba el oráculo (Anales II 54): al parecer no 
era una profetisa, sino un sacerdote de una familia renombrada el que dictaba 
sus vaticinios bajo la tierra, en versos improvisados y tras beber el agua 
sagrada del lugar. Según Plinio el Viejo (II 232) el santuario debía cambiar cada 
poco tiempo de profeta, pues la ingesta de estas aguas era muy dañina para el 
organismo (según otras noticias, cada año se designaba un nuevo sacerdote). 
En todo caso, las aguas, abundantes en aquel lugar, desempeñaban su papel 
mediador mientras que una cripta artificial, a modo de gruta, albergaba el 
sancta sanctorum del templo.  
 El cuarto y último ejemplo es Hierápolis, fundado en siglo II a.C. por 
Eumenes II de Pérgamo como una ciudad balneario en torno a un santuario 
preexistente, Hierápolis se convirtió en uno de los más importantes centro de 
curación del mundo helenístico y romano. La leyenda dice que fue fundada por 
el adivino Mopso, héroe que se estableció en Claros después de la guerra de 
Troya. Los hierapolitanos inventaron un pasado legendario con personajes del 
mundo de la adivinación, como atestiguan las monedas acuñadas en la ciudad 
con este y otros personajes. La ciudad caria tuvo su auge con los privilegios 
que le concede el emperador Caracalla en su visita de 215.  El templo de 



 
 

14 

Apolo, dios principal de la ciudad, identificado como Apolo Kareios con una 
divinidad local de la adivinación. El gran templo (15 por 20 metros), excavado  
por arqueólogos italianos, fue edificado intencionadamente aprovechando el 
termalismo de la zona, sobre una falla activa que pasa por debajo y que generó 
el santuario más antiguo del témenos, llamado Plutonio, Chronion, o 
Charonion, que funcionaba obviamente como puerta de mediación con el 
inframundo. Esta cueva subterránea era la mayor atracción de la ciudad. 
Mencionada en la antigüedad por Estrabón (6.29-30), Dión Casio (68.27) y 
Damascio (Photius, Bibl. 344s.), era accesible mediante unos peldaños que 
posibilitan la katábasis a la gruta, de la que emana dióxido de carbono por 
causa de la actividad geológica. Detrás de la cámara del Plutonio, hay una 
corriente de agua. Dos aberturas entre los bloques que forman los cimientos 
del templo permiten el escape de los gases para que no estén en una 
concentración letal.  
 

5. A modo de conclusión: Tebas. 
 

Tal y como prometí, vamos a acabar esta conferencia con la otra gran 
ciudad del mito griego, después de Troya, que es Tebas. Ahí acaba este 
recorrido panorámico por la adivinación griega. El fenicio Cadmo, que iba 
buscando a su hermana Europa tras ser raptada por Zeus, acaba llegando a 
Beocia para fundar la Tebas griega. La saga de este héroe está marcada por 
profecías que le llevan a poner los cimientos de la ciudad y la estirpe más 
importante para la tragedia griega, donde los oráculos se muestran como 
elemento cultural básico: Cadmo reinará sobre Tebas, edificada por una señal 
divina y poblada por una raza nacida de la tierra, de la que salen personajes 
míticos como Acteón, Edipo, Yocasta o Antígona. Tebas, fundada por designio 
de Zeus, es la única de las ciudades griegas que albergaba dos oráculos en su 
interior, el de Apolo Espodio, dentro de la Cadmeia, o acrópolis de la ciudad, y 
el de Apolo Ismenio, el más famoso, al sudeste de la ciudad amurallada. 
Además, el arte fenicio por excelencia, el alfabeto, llevado a Grecia por el 
legendario Cadmo, está relacionado en sus comienzos con todo el mundo de 
los oráculos.  

De Tebas sale el que es, sin duda, el adivino más famoso de la 
antigüedad griega: Tiresias. Homero hizo cumplir a Odiseo un fabuloso 
episodio de necromancia, perfilado a veces como un viaje de ensueño para 
contactar con el mundo de los muertos, en el canto IX de la Odisea. El héroe 
derrama sangre para atraer a las sedientas almas de los muertos y consultar a 
una de ellas, la del fallecido adivino Tiresias, la manera de regresar a su 
ansiada Ítaca.  Sobre la ceguera de Tiresias y el origen de su poder hay varias 
leyendas, o bien vio a la diosa Atenea desnuda en la fuente de Hipocrene, en el 
monte Helicón, o bien por castigo de Hera al haber mediado en su disputa con 
Zeus acerca de qué sexo disfrutaba más del acto amoroso (él lo sabía por 
experiencia, porque había sido hombre y mujer por parte de era). Lo estudian 
Brisson y García Gual con mucho interés como el típico mediador de la 
mitología. Es muy famoso su papel en la tragedia de Sófocles Edipo rey, con 
un feroz enfrentamiento dialéctico con el rey de Tebas. No olvidemos que esta 
es ante todo la ciudad de la tragedia, donde se desarrolla lo esencial del teatro 
griego a partir de la desafortunada familia que comienza con Cadmo.  
 Tiresias tuvo una hija muy importante para la adivinación, que es Manto, 



15 

que da nombre también a la mántica y es madre a su vez del adivino Mopso. 
La fundación mítica del citado oráculo de Claros está también relacionada con 
ellos. Manto tiene un papel importante en la saga de los Siete contra Tebas y 
de los epígonos y otras veces se cuenta que fue llevada como botín a Delfos. 
En la mitología romana Manto será también madre de Ocno, uno de los 
condenados al más allá, fundador de Mantua o incluso de Madrid. Pero Tiresias 
y Manto nos sirven como colofón porque, como Héleno y Casandra,  son clave 
en la recepción de la figura del adivino y de la adivina: Tiresias representa al 
profeta ciego y errante, a la manera homérica, mientras que la Manto será 
llevada a Delfos como una pitonisa y viaja también fundando santuarios. 
Recuerda también la tradición de las diversas sibilas, que fundan oráculos en 
toda la geografía del mundo antiguo, hasta llegar a la lejana Cumas, donde 
será importante la adivinación para el mundo romano. Será la sibila de Cumas 
la que lleve a Eneas al más allá en pos de respuestas proféticas en la Eneida, 
como Circe lo había hecho con Odiseo para hallar a Tiresias en la Odisea. Pero 
eso nos llevaría demasiado lejos ya. Baste ya lo dicho esta tarde para 
aproximarnos de forma panorámica al fascinante mundo de la adivinación 
griega.   


