
 1 

 
MARÍA VICTORIA ESCRIBANO PAÑO 

(Catedrática de Historia Antigua, Universidad de Zaragoza) 
 

Sueños y visiones de poder en la Roma imperial: 
los ensueños de Constantino (306-337) 

 
Antiqva XXXII Jornadas sobre la Antigüedad 

A la escucha: los oráculos en el mundo antiguo 
 

I. Introducción1 
Como saben la literatura de la Roma imperial es pródiga en textos que narran las 
premoniciones oníricas de ilustres durmientes y visionarios. Una larga lista -desde 
Eneas y Escipión Africano Mayor hasta Augusto y Constantino- une los orígenes 
míticos de la ciudad con los comienzos del denominado Imperio cristiano. En esta 
conferencia yo voy a tratar los textos que recogen las visiones y sueños de inspiración 
divina de Constantino y su vinculación con determinados contextos políticos críticos.  
Hablar de los emperadores romanos siempre es hablar de poder en todas sus 
manifestaciones, pero hablar de Constantino, como de Octaviano Augusto, es hablar de 
todo el poder, militar, civil y religioso, bien resumido en la titulatura Imperator 
Augustus. Pero además Constantino fue el primer emperador en asumir el cristianismo 
como religión propia, dando comienzo a lo que Piganiol denominó Imperio cristiano.  
Todos hemos oído hablar del denominado por Antoine Pagi edicto de Milán (edictum 
Mediolani) en el s. XVII, en sus notas a los Canones Ecclesiastici de Baronius, por el 
que se proclamaba la libertad religiosa para todos y en particular para los cristianos y se 
ponía fin a las persecuciones de 303-304 decididas por Diocleciano. En la historiografía 
cristiana este hecho es inseparable, de la conversión de Constantino al cristianismo, una 
de las cuestiones  más debatidas en los innumerables estudios sobre Constantino 
En este año 2025 se celebra el 1700 aniversario del Concilio de Nicea, he tenido 
ocasión de participar en recentísimos congresos en los que se ha puesto de manifiesto la 
relevancia y proyección de la obra política y administrativa de Constantino y su 
dominio del arte de lo que denominamos, por convención, propaganda imperial. Dado 
que sus visiones y sueños son piezas fundamentales de esa propaganda me he permitido 
tomarlo como motivo de esta conferencia.  
Constantino no fue un revolucionario en el sentido moderno del término, pero el s. IV 
hubiera sido otro sin él, Constantinopla no hubiera existido y difícilmente el 
cristianismo hubiera llegado a ser la religión oficial del imperio romano a partir de 380 
con Teodosio I (379-395), aunque esta afirmación requeriría matizaciones cronológicas.  
Sin estos precedentes en la Antigüedad, es difícil saber si habría existido hasta hoy, a 
través de los siglos, un pontífice máximo en Roma, no se habrían construido San Juan 
de Letrán, ni San Pedro en Roma, ni Santa Constanza, ni Navidad o Semana Santa 

 
1 Se mantiene el contenido y formato de la conferencia tal y como fue expuesta en su versión oral.  Se 
omiten las referencias textuales proyectadas en pantalla durante la intervención. 



 2 

jalonarían, todavía ahora, nuestro calendario. Es difícil sustraerse a la mitologización de 
la figura de Constantino, pero tampoco puede trivializarse su significación histórica, 
sólo comparable por su transcendencia a la del propio Augusto.   
No obstante, habría que apuntar que fue bautizado poco antes de morir, seguramente 
buscando un remedio a su enfermedad, por un obispo arriano como era Eusebio de 
Nicomedia, según indica Jerónimo de Estridón, que censura su declinatio en el dogma 
arriano (aunque Filostorgio la celebra). Por otra parte, no fue el primer emperador 
cristiano. También es Jerónimo - después lo hará Orosio- el que afirma que el primero 
de los emperadores en asumir el cristianismo fue Filipo el Árabe (244-249). Antes, 
Eusebio de Cesarea había señalado a Filipo como partícipe a título privado en una 
vigilia pascual, seguramente como catecúmeno.  
El impacto de Constantino sobre el cristianismo puede ser resumido en una proposición: 
durante su principado, entre 306 y 337, la iglesia cristiana experimentó más cambios en 
su status, estructura y creencias que durante todo el período previo de su historia. En el 
306, el cristianismo era una superstitio perseguida propia de bárbaros.   En 337 era una 
religio licita, compatible con la ciudadanía romana,  los líderes cristianos compartían 
privilegios y rango con los sacerdotes de la religión tradicional, estaban exentos de 
munera curialia y sordida, los obispos ejercían una jurisdicción alternativa entre laicos 
que recurrían a ella voluntariamente (inter volentes), sin posibilidad de apelación (la 
denominada audientia episcopalis), se reunían en concilios ecuménicos utilizando el 
cursus publicus, imponían la ortodoxia con respaldo imperial, obtenían leyes imperiales 
contra los disidentes, fuesen arrianos o donatistas  -sabemos que Constantino fue el 
creador de la categoría legal de herético-,  la Iglesia tenía derecho a recibir legados, 
derecho de asilo, manusmissio in ecclesia y antes de que hubiera terminado el siglo IV, 
el sacrificio y los cultos tradicionales eran puestos fuera de la ley.  
Si Constantino no fue un revolucionario, sí que ha sido y es una figura polémica en la 
historiografía y lo es desde la antigüedad. En efecto, después de la batalla de Puente 
Milvio en 312, fecha en la que los cristianos sitúan la conversión de Constantino, estos 
se aprestaron a elaborar sus propios géneros historiográficos: la Historia eclesiástica, la 
Cronografía y la Hagiografía, que yuxtapusieron a la historiografía tradicional.  
Lactancio y Eusebio de Cesarea asocian la conversión de Constantino con la revelación 
del dios de los cristianos al emperador antes de Puente Milvio para prometerle la 
victoria frente a Majencio. Para ellos Constantino se habría convertido a la religión del 
dios capaz de vaticinarle y darle la victoria. Esta postura fue reelaborada y asumida por 
los historiadores nicenos del s. V. Sócrates y Sozomeno (Rufino, Jerónimo, como se ha 
apuntado, y el filoarriano Filostorgio ofrecen narraciones distintas sobre la conversión).  
Por el contrario, el emperador Juliano, Libanio  y, sobre todo, Zósimo, mostraron una 
actitud hostil (otros autores profanos la ignoraron, como Eutropio, Aurelio Víctor o los 
desconocidos autores de la Origo Constantini imperatoris y De uita et moribus 
imperatorum). Zósimo, el llamado Polibio de la decadencia, politeísta y autor de una 
Historia nueva en griego (Néa ‘Istoría) a finales del s. V o comienzos del s. VI, retrasa 
la conversión a 326 y la pone en relación con los funestos sucesos habidos en la familia 
del emperador: en ese año Constantino ordenó la muerte de su hijo mayor Crispo, de su 
esposa Fausta y de su sobrino Licinio el Menor. Atormentado por los remordimientos, y 



 3 

bajo la influencia de un egipcio de Iberia (Osio de Córdoba), se convirtió a la religión 
que prometía el perdón de los pecados. Esta versión de la conversión de Constantino fue 
difundida en el s. XVI por el luterano Löwenklau, al traducir a Zósimo al latín, y alentó 
la polémica sobre las causas y sinceridad de la conversión de Constantino que, desde la 
obra emblemática de Jakob Burckhardt Die Zeit Constantins des Groβen (Basilea, 
1853), defensor de una interpretación política, se prolonga hasta nuestros días con 
muchos puntos controvertidos, empezando por la cronología, puesto que fue un proceso 
y no una adhesión religiosa repentina. ¿Era un piadoso hijo de la iglesia o un político 
calculador que vio la ventaja de sumar a sus designios a los seguidores de una religión 
minoritaria, pero numerosos, socialmente activos y bien disciplinados y organizados o 
simplemente un hombre de su tiempo que sumó progresivamente al dios de los 
cristianos a los dioses tradicionales, convirtiéndose así en un sujeto de devociones 
múltiples y simultáneas en su búsqueda de protección divina y garantías de éxito 
político y militar? No es el propósito de esta conferencia exponer el status quaestionis 
constantiniano, pero a modo de síntesis, puede afirmarse, con Barnes, que no era ni un 
tirano en el plano político, ni un santo en el religioso, tampoco un teólogo, pero su 
asunción del cristianismo como religión propia de manera preferente, pero no exclusiva, 
tuvo amplias consecuencias.  Se comprende mejor su transcendencia histórica si se 
recuerda la unidad indisociable entre poder y religión en la mentalidad romana. La 
religión no era el primer asunto en la agenda política de los príncipes, pero todos sus 
actos de poder tenían la doble dimensión, todos los emprendía en su calidad Imperator y 
Augustus. El punto de partida bien conocido es el carácter contractual de la religión 
romana resumido en la fórmula do ut des. La pax deorum, de la que dependía la 
grandeza y perennidad de Roma y su imperio, dependía del cultus deorum, es decir, del 
conjunto de ritos y prácticas que integran la religión romana y desde Augusto, el primer 
oficiante de la religión romana, el Pontifex Maximus, era el emperador. Hay que tener 
en cuenta que religión y política son inseparables en la mentalidad romana (piénsese en 
el concepto de imperium o en el significado de Augustus, epíteto religioso que ostentaba 
Constantino: sacrosanto, más que humano, venerando, consagrado con rito augural).  
Ademas, la pietas era un componente esencial del mos maiorum, como sabemos, el 
código ético-social inculcado desde la infancia que incluía, grauitas, pudicita, 
parsimonia, lucidus ordo, certamen, uirtus, fides y pietas. La fidelidad a la pietas 
implicaba comportarse con iustitia, es decir, con respeto a las leyes y las instituciones, 
en relación con los antepasados, la patria, y los dioses (erga parentes, erga patriam, 
erga deos).  
De acuerdo con estos presupuestos, pueden imaginar la significación atribuida al hecho 
de que el Pontifex Maximus adoptase una religión que había sido perseguida hasta el 
edicto de tolerancia de Galerio en 311 y que era considerada superstitio hasta el 
mencionado Edicto de Milán.   
La metamorfosis religiosa de Constantino, de la que forman parte sus visiones y sueños,  
entendidos como métodos de comunicación con la divinidad, es inseparable de su 
trayectoria política a causa de la unión inextricable entre política y religión en la 
mentalidad romana por lo que debemos aludir al contexto político en el que se 
produjeron.  



 4 

En efecto, las visiones y sueños de Constantino permiten seguir su mudanza política.  
Con su invocación Constantino construyó su imagen de hombre providencial elegido 
por los dioses, y de militar invencible, capaz de obtener la victoria en circunstancias 
adversas. Se sirvió de visiones y sueños no sólo para acreditar la posesión de pietas y 
uirtus, sino para persuadir de su condición de hombre inspirado por la divinidad en la 
ejecución de sus iniciativas políticas. De esta manera se incorporaba a la larga serie de 
soñadores y visionarios que había deparado la historia de Roma y se integraba en la 
tradición de apelar a los somnia imperii, la revelación divina de la victoria y del 
primado político, como estrategia de legitimación del poder. 
Antes que él, Augusto, Vespasiano, Adriano, Marco o Septimio Severo, entre otros 
príncipes, habían acreditado la función política que cumple la premonición divina de la 
victoria a través de visiones y sueños en el ascenso al primado imperial. Seguiré el 
esquema cronológico de la diapositiva, adaptándolo a la temática de la conferencia. 
 
I. 306: Ascenso de Constantino I: 306. Herculius. Observante de los cultos 
tradicionales.  
308-310: Viraje político e ideológico de Constantino: Primera visión “pagana” (310). 
Devoción por el Apolo solar. 
 
II. 313: Acuerdos de Milán: aspectos políticos e ideológicos. Cristianismo religió licita. 
Afiliación cristiana. Admonición, visión y sueño cristianos. 
 
III. 324-337: Epílogo 
  
En esta tortuosa trayectoria las guerras civiles con Maximiano (286-310) y después con 
su hijo Majencio (306-312) fueron decisivas para comprender el contexto, función y 
significado de los sueños y visiones de Constantino, que son elaboraciones retóricas 
dependientes de una tradición onírica profana, bíblica y apocalíptica. 
Me referiré en primer lugar a la función y el significado de la que se denomina “visión 
pagana” atendiendo a la iconografía e interpretación que de la misma procuró 
Constantino, con el propósito de demostrar que fue una pieza maestra de su 
metodología propagandística, el mejor ingenio para argumentar la elección divina de un 
monarca, su condición de intermediario y su carácter providencial.  
 

II. La visión pagana: la teofanía del santuario de Grand (310) 
 

La primera visión de Constantino tuvo lugar en 310, después de la guerra que había 
conducido contra Maximiano, y marca su alejamiento político e ideológico de la  
denominada Tetrarquía. En este punto parece necesario introducir un breve excursus 
sobre el cuádruple principado, instituido de manera progresiva por Diocleciano (284-
305), para hacer frente a las necesidades de dirigir la guerra en frentes múltiples y de 
manera simultánea y evitar la usurpación y la multiplicación incontrolada de los centros 
de poder. Como tal implicaba la existencia de cuatro príncipes de distinto rango, dos 
Augustos y dos Césares, elegidos no en la familia sino en la res publica, vinculados a 



 5 

través del procedimiento de la adopción, la distribución de tareas en función de áreas 
geográficas con 4 centros de poder, Tréveris, Milán, Tesalónica y Nicomedia, y la 
previsión ordenada de la sucesión. Al cabo de un tiempo, los Augustos abdicarían, los 
Césares pasarían a Augustos y designarían nuevos Césares. En efecto a los dos Augusti 
sucederían los dos Caesares, previamente adoptados, en un procedimiento que 
sintetizaba el principio dinástico con el electivo en lo que se refiere a la sucesión en el 
poder.  
Para reforzar el sistema político, Diocleciano promovió la elaboración de una verdadera 
teología política que resultó ser una construcción teocrática, según la cual los 
verdaderos gobernantes del cosmos y del Imperio romano eran Júpiter y Hércules, que 
entre los hombres reinaban a través de sus hijos, los emperadores. Los sobrenombres de 
Iouius y Herculius simbolizarían esta ascendencia divina y una participación en la 
esencia de los dioses y, en particular, en sus uirtutes. Los monarcas poseían los numina, 
las cualidades intrínsecas de Júpiter y Hércules.  Los panegíricos latinos de finales del s. 
III son textos fundamentales para conocer esta ideología tetrárquica y el fundamento 
teocrático del poder imperial, a los que hay que sumar como fuentes los epígrafes y las 
emisiones monetales. Al mismo tiempo se excluía del poder imperial y se privaba de 
legitimidad a cualquiera que no perteneciese a esta comunidad divina. Así, la familia de 
los Iouii y los Herculii, que se presentaba como construcción sacral, tenía amplias 
consecuencias en el plano del derecho público. 
De acuerdo con estos presupuestos, se entiende que la teocracia tetrárquica fuese una 
concepción concurrente con el cristianismo y produjese efectos devastadores sobre estos 
en forma de persecuciones. Los hijos divinos de la tetrarquía no podían soportar la 
pretensión monopolizadora del hijo del dios de los cristianos, por lo que la persecución, 
puesta en marcha mediante cuatro edictos en 303 y 304 parecía obligada en la lógica 
tetrárquica. Los cristianos ponían en peligro la pax deorum al negarse a participar en el 
sacrificio y en el culto imperial, faltando al deber de lealtad política y de pietas.   
Sin embargo, las previsiones sucesorias del marco político dioclecianeo sólo 
funcionaron en el primer relevo y la responsabilidad mayor en la voladura de la 
Tetrarquía correspondió a Constantino.  
En 305, Diocleciano y Maximiano, Augusti seniores, abdicaron y fueron sustituidos, en 
ceremonias gemelas y simultáneas ante las tropas en Milán y Nicomedia, por los 
Césares Flavio Constancio (305-306) para Occidente y Galerio (305-311) para Oriente, 
que a su vez eligieron y adoptaron como Césares a Maximino Daza (309(¿)-313) para 
Oriente y Severo (306-307) para Occidente. 
Sin embargo, en 306 Constantino decidió entrar en la Tetrarquía por la fuerza y al 
margen de las previsiones sucesorias. En efecto, tras la muerte de su padre el Augusto 
senior Constancio en Eburacum, las tropas de Britania lo proclamaron emperador.   
Había nacido en 372 en Naisus y en principio prefirió el título de César, a la espera de 
que Galerio, el Augusto senior, lo reconociese como tal, medida que adoptó a la vez que 
elevaba a Severo a Augusto de Occidente. Fue la primera grieta en el sistema 
tetrárquico. En sus inicios, Constantino asumió la ideología tetrárquica y acuñó moneda 
como Herculius. No conoció el cristianismo en el seno de su familia, pese a lo afirmado 
por Eusebio, Teodoreto o Gelasio de Cízico. Su preocupación prioritaria fue la de 



 6 

legitimar su posición de poder en el colegio imperial y hasta el 310, año de su definitiva 
ruptura con Maximiano, es evidente, en esa búsqueda de legitimación, la adhesión 
formal de Constantino a la ideología tetrárquica, dejándose celebrar como Herculius en 
el panegírico VI (7) de 307 y apareciendo como defensor de la religión tradicional en su 
expresión tetrárquica en los tipos monetarios con Júpiter, Hércules y Marte como sus 
conseruatores.   
El primer viraje religioso de Constantino fue posterior a su enfrentamiento con 
Maximiano. En efecto, no sólo Constancio tenía un hijo en edad de pretender el poder 
en 306, el colega de Diocleciano, Maximiano, era padre de Majencio, que decidió seguir 
el camino de Constantino en octubre de 306. En este caso Galerio se negó a admitirlo en 
el colegio imperial y ordenó a Severo combatirlo. Majencio se apoderó de Italia y 
África y asumió el título de Augusto, a la vez que su padre Maximiano, abandonaba el 
retiro en Lucania para retomar el poder junto a su hijo como Augusto. Severo, el 
Augusto legítimo, fue vencido y muerto en 307. El paso siguiente de Majencio y 
Maximiano fue atraer a Constantino a una alianza en virtud de la cual, en noviembre o 
diciembre de 307, Constantino asumió la dignidad de Augusto que Maximiano le 
ofrecía y esposó a la jovencísima Fausta, hija de Maximiano y hermana de Majencio. El 
mencionado panegírico VI (7) fue pronunciado en Tréveris en 307 con ocasión de esta 
doble circunstancia.  
La conferencia de Carnuntum, convocada por Diocleciano en 308 para dar salida a la 
situación, sólo tuvo el efecto real de aumentar el número de Augustos, con el 
nombramiento de Licinio (308-324) y el ulterior surgimiento de rivalidades por el poder 
sobre la Galia entre Constantino y Maximiano. No puedo entrar en los detalles de las 
causas.  
La primera visión se produjo, precisamente, en este contexto, después de la guerra civil 
entre Constantino y Maximiano en 310, que acabó con la derrota y muerte del que había 
sido el primer colega de Diocleciano, un Herculius, lo que equivalía a la ruptura política 
de Constantino con la Tetrarquía y la quiebra del vínculo familiar con el que era su 
suegro. Su muerte era un acto de impiedad doble al que debía dotarse de otro 
significado y Constantino recurrió al panegírico para sentar en la opinión pública su 
nueva orientación religiosa y a la visión para mostrarse como un hombre providencial 
elegido por los dioses a través de la victoria, como imperator a diis electus. Sin 
embargo, tanto el panegírico como la visión forman parte de los usos propagandísticos 
tradicionales y no revelan una particular preocupación religiosa.  
Como el panegírico de 307, el de 310 tenía una finalidad autolegitimadora en 
Occidente, en particular en la Galia, puesto que Constantino no reconocía a Majencio 
como colega. El panegírico fue pronunciado en Tréveris, por un rétor de Autun con 
experiencia en oficios administrativos, coincidiendo con la celebración del aniversario 
de la ciudad.  El orador escoge el principio y el final del texto para emplazar el mensaje 
ideológico. Los primeros parágrafos están dedicados a pormenorizar su ascendencia 
dinástica y divina. Invoca como antepasados de Constantino a Claudio el Gótico (268-
270), vencedor de los godos en Naissus, su ciudad natal, (Nish, Serbia) en 269, y a su 
padre Constancio Cloro, ambos objeto de relatio inter diuos tras su muerte, lo que 
producía el efecto de presentar al emperador objeto de elogio como descendiente de 



 7 

diui, pero no como Herculius de manera explícita, sino como el tercer príncipe de una 
dinastía. Su legitimidad era, en consecuencia, dinástica.  
Su alejamiento de los dioses de la Tetrarquía, exigía identificar a la nueva divinidad 
protectora del Augusto. El orador lo hace al final del discurso, en la peroratio, a 
continuación del relato de la revuelta y final de Maximiano describiendo una visión que 
le habría sido revelada por el propio Constantino.  Como se ha dicho, visiones y sueños 
eran desde antiguo recursos retóricos que simulaban la comunicación con la divinidad, y 
permitían argumentar la elección divina y el carácter providencial del monarca, en ese 
sentido era un método de legitimación política, al que solía recurrirse en un contexto de 
guerras civiles para atribuir al dios que se aparece la victoria. En este caso, la visión se 
habría producido con ocasión de una visita al santuario de Apolo en Grannus (Grand) a 
la vuelta de la expedición contra Maximiano, para cumplir con los uota hechos antes de 
la batalla, es decir, en un contexto de un acto probatorio de pietas y en un santuario 
especializado en la dispensa de profecías oníricas, después de una victoria que resulta 
evocada como marco del episodio.  Allí, no antes sino después de una guerra civil, se le 
habría mostrado el Apolo solar, una de las divinidades predilectas de los provinciales 
galos cuya adhesión era necesaria, en particular la de las tropas fieles a Maximano.  
 
Pan. lat. 7 (6), 21, 3-6.  
Et immo quid dico “credo”? Vidisti teque in illius specie recognouisti, cui totius mundi 
regna deberi uatum carmina diuina cecinerunt. Quod ego nunc demum arbitror 
contigisse, cum tu sis, ut ille, iuuenis, et laetus et salutifer et pulcherrimus, imperator 
 
Traducción  
“Viste, Constantino, creo, a tu Apolo, acompañado de la victoria, ofreciéndote coronas 
de laurel, cada una de la cuales te hacía el omen (presagio, pronóstico, vaticinio) de 
treinta años...Lo viste y a ti mismo te reconociste bajo el aspecto de aquél al que los 
cantos divinos de los poetas predijeron que le era debido el dominio del mundo entero. 
Estimo que esto ya ha sucedido ahora, emperador, puesto que tú eres como él, joven, 
feliz, salutífero y hermosísimo.” 
 
La iconografía incluía al Apolo solar, la victoria, las coronas de laurel y el omen de 30 
años en forma de 3 cruces. Es un mensaje codificado que el rétor interpreta. Se trata de 
una admonición divina que afecta, en primer lugar, a la duración de la vida y principado 
de Constantino. Los signos numéricos no simbolizaban la contrapartida del dios a los 
uota publica, sino el voluntario compromiso contraído por Apolo de dar al príncipe una 
existencia que habría de superar los límites de la vida humana. Teniendo en cuenta que 
Costantino rondaría entonces los 40 años y que el número de coronas con el signo de 
treinta es, por lo menos, superior a dos -dice singulae y no utraque- acierta el 
panegirista cuando afirma que la duración de su vida habría de sobrepasar la vejez de 
Nestor, conocedor de tres generaciones de hombres. Por su parte, y de acuerdo con el 
código del lenguaje triunfal, la presencia de la Victoria y los laureles presagiaban al 
príncipe las victorias que le esperaban en el transcurso de este principado 



 8 

extraordinario, consecuentes en el futuro de la fortuna y felicitas que habían guiado su 
inmediato pasado y sus pasos hacia el santuario. 
La función de la visión no es únicamente identificar a la nueva divinidad protectora del 
príncipe. De manera simultánea el panegirista integra en la predicción divina la 
monarquía universal de Constantino, anticipando de esta manera, en 310, sus planes 
políticos. Con este fin y mediante el vocativo simula un diálogo de corroboración con el 
Augusto para afirmar que en la visión de Apolo se reconoció a sí mismo bajo los trazos 
de aquél al que los cantos divinos de los poetas habían vaticinado que estaba destinado a 
gobernar el mundo entero. 
La afección de Constantino por Apolo como divinidad propia le permitía recuperar el 
culto al Sol –cuya advocación iba asociada a las ideas de unidad, dominio universal y 
acción benéfica del poder–, enlazar con el emperador Aureliano (270-275), que había 
culminado la reunificación del Imperio poniendo fin a las crisis del s. III, con la 
instauración en Roma del culto al sol en Roma y también imitar a su padre Constancio, 
devoto del sol en el pasado reciente. Él mismo, después de los acuerdos de Carnuntum, 
era mencionado en tanto que miembro del colegio tetrárquico, como dedicante de una 
inscripción que conmemoraba la restauración de un templo del Sol inuictus Mitra (CIL 
III, 441 (Dessau 659). Sin embargo, la capacidad evocadora de la escena era más 
profunda y remitía directamente al momento fundacional del principado, puesto que en 
la visión del Apolo solar estaba implícita la deliberada ecuación con Octaviano 
Augusto. Constantino se autorrepresenta como el nuevo Augusto –iuuenis, laetus, 
salutifer, pulcherrimus–, en el que se cumple la antigua profecía del retorno de una edad 
áurea y se realiza el vaticinio de la monarquía universal (“Estimo que esto ya ha 
sucedido ahora, emperador, puesto que tú eres como él, joven, feliz, salutífero y 
hermosísimo”). Es bien conocida la predilección de Augusto por Apolo desde la batalla 
de Filipos (42 a. de C.). Más tarde, con ocasión de la victoria de Actium, proclamó a su 
preferido divinidad triunfante. En cuanto a su inclinación por el símbolo solar, era 
conocida en Roma desde el año 44 a. de C.: según Veleyo Patérculo, había acompañado 
su entrada en la Vrbs, a la vuelta de Apollonia, después del asesinato de César, ciñendo 
su cabeza. Con estos precedentes, no es imposible que tras la imaginería de la visión del 
Apolo Grannus –el Apolo solar, la Victoria y las coronas laúreas– estén presentes los 
primordia de Octaviano como fuente de inspiración y anticipo de la explícita 
equiparación posterior en el panegírcio de 313. 
En cuanto a la referencia los poetas por parte del orador, es sabido que el instaurador del 
Principado había sido honrado por Horacio, Virgilio, Ovidio y Propercio. Comenzaba  
así, en 310,  la imitatio Augusti por parte de Constantino, que se hizo más explícita 
después de 324, un vez restablecida la monarquía imperial.  
La nueva ideología, que hacía de Constantino el doble de Apolo según el panegirista, se 
divulgó a través de las monedas y las inscripciones. Desde los primeros meses de 310, 
las cecas de Galia y Britania empezaron a acuñar monedas cuyo anverso estaba 
dedicado al Sol inuictus, considerado el comes inspirador del príncipe. Este tipo monetal 
duró hasta 320. La pieza más conocida es el famoso múltiplo de oro de la ceca de 
Ticinum (Pavia) del 313, donde Constantino comparece junto al sol con el epíteto de 
inuictus, el mismo que empezó a figurar en las inscripciones dedicadas al emperador. 



 9 

También en este caso Constantino fue tradicionalista. El busto del Sol que dobla en el 
reverso de las monedas la efigie del emperador del anverso figuraba en acuñaciones de 
Galerio y antes de la Tetraquía en monedas de Probo y de Numeriano.  
En resumen, la visión no era sólo adulación, artificio literario o una fantasía alegórica 
del orador. La visión es una pieza de la ideología política impulsada por Constantino en 
310, que así trataba de justificar su posición después de la muerte de Maximiano, de 
explicar el obligatorio viraje religioso en función de la ruptura política, y, sobre todo, 
procuraba prsentarse como hombre providencial destinado por los dioses al dominio del 
imperio. La escena pertenece a la tradición romana e ilustra el principio de la elección 
divina. Era, en suma, una forma codificada de debilitar la forma política del cuadrúple 
principado y, simultáneamente, de mostrarse como monarca predilecto del Apolo solar, 
en una atmósfera próxima al milagro, en la que un panegirista actuaba como intérprete 
ante la audiencia de la voluntad política de Constantino. También era un modo de 
congraciarse con los provinciales galos y con las tropas reunificadas tras la guerra civil. 
 

III. Admonición, visión y sueño cristianos de Constantino  
 

La revelación sobrenatural del dios de los cristianos a Constantino también está 
asociado a una victoria militar, en este caso frente a Majencio, victoria que le deparó el 
dominio total sobre Occidente. La guerra por el control de Italia, tras el sometimiento de 
ciudades decisivas como Turín, Milán y Verona, concluyó con la famosa batalla de 
Puente Milvio que tuvo lugar el 28 de octubre del 312 y comportó la muerte de 
Majencio, el ingreso de Constantino en Roma y la afirmación de su poder en Italia y 
África, además de los dominios heredados de Constancio Cloro.  
En 311 se había producido la desaparición de Galerio quien antes de morir, en un gesto 
de clementia, había suspendido las persecuciones y reconocido el derecho de los 
cristianos a profesar su culto, siempre que no alterasen el orden público, reconstruir sus 
iglesias y reunirse en ellas. Es el denominado el “Edicto de tolerancia” dado en 
Nicomedia en 311. En el plano político, la muerte de Galerio dio lugar a una Tetrarquía 
de 4 Augustos, tres legítimos y uno ilegal, ferozmente contrapuestos dos a dos.  Por un 
lado, estalló la rivalidad entre Maximino Daza, que amplió su dominio a Asia Menor, y 
Licinio. Por otro, Constantino ansiaba apoderarse de Occidente eliminando a Majencio. 
Estos intereses dieron lugar a una alianza entre Constantino y Licinio, sancionada por el 
compromiso matrimonial entre Constancia, la hermana de Constantino, y Licinio. El 
pacto incluía la eliminación de Majencio por Constantino y la de Maximino Daza por 
Licinio.  
La guerra conducida por Constantino contra Majencio no fue una guerra religiosa, pero 
la religión tuvo su parte. En realidad, Majencio había mantenido una actitud tolerante en 
sus territorios por pragmatismo. Se desconocen sus convicciones religiosas, pero tanto 
su titulatura, como la amonedación y los actos de culto que llevó a cabo denotan su 
adhesión a la tradición romana. El mismo Lactancio apunta una causa política cuando 
señala que Constantino pretendía acabar con la tiranía de Majencio. La historiografía 
reciente está procediendo a una reevaluación de Majencio, tratando de rescatarlo de la 



 10 

consideración de tyrannus a la que fue condenado por las fuentes proclives a su 
antagonista.   
Después de la batalla Constantino entró en Roma, ascendió al Capitolio para sacrificar a 
los dioses después de la celebración del triunfo y sólo permaneció dos meses en la 
ciudad, el tiempo necesario para tomar posesión de Italia, precisar la modalidad de su 
colaboración con el Senado y escoger las cohortes pretorianas. El senado le confirió el 
título de Maximus, atribuyéndole así preeminencia sobre Maximino Daza, aunque éste 
era mayor que él. Después se aprestó a reunirse con Licinio en Milán en febrero de 313 
para tratar todas las cuestiones que concernieran al bienestar y a la seguridad pública 
(uniuersa quae ad commoda et securitatem publicam pertinerent). El objetivo político 
fundamental del encuentro fue acordar qué territorios quedarían en poder de cada uno, 
después de que Licinio eliminara a Maximino Daza.  El acuerdo se sancionó con el 
matrimonio de Licinio con la hermana de Constantino, Constancia.  
En el terreno religioso se acordó la libera potestas sequendi religionem (es decir la 
libertad de seguir el culto que prefiriesen) para todos y, en particular a los cristianos, de 
manera que su divinidad fuese propicia a la potestas de los Augustos, así como la 
restitución de las propiedades confiscadas a los cristianos, incluidas sus iglesias.  
El texto del denominado por Pagi edictum Mediolani, se ha transmitido en versión latina 
en el De mortibus persecutorum de Lactancio (314), donde lo denomina litteris, y en la 
Historia Ecclesiastica de Eusebio (última revisión, probable en 324-325 o 326), que 
traduce al griego un texto normativo publicado en Cesarea de Palestina en el verano de 
313, donde lo denomina diataxeis. Una corriente historiográfica que tiene su origen en 
Otto Seeck (O. Seeck, “Das sogennante Edikt von Mailand”, ZFK 12, 1891, 381-386; 
cfr. Id., Geschichte des Untergangs der antiken Welt, Stuttgart 1910, 498-499),  a la 
vista de que se ha conservado en forma de littera dirigida al gobernador de Bitinia y de 
que fue publicado en Nicomedia el 13 junio de 313, ha cuestionado su tipología 
legislativa apuntando a que  no sería un edicto, sino un rescripto que  tendría por 
promotor a Licinio y no habría sido publicado en Milán. En consecuencia, no habría 
existido el edicto de Milán como tal y nunca habría sido aplicado en Occidente. 
Timothy Barnes, en su trabajo sobre Constantino (Dynasty, Religion and Power in the 
Later Roman Empire), en 2011 arremetía contra los que todavía seguían utilizando, 
aunque fuese con comillas, la fórmula, según él, incorrecta, de edicto de Milán.  
Esta interpretación dominante ha sido desarticulada por Noel Lenski, (“Il valore 
dell’Editto di Milano”, en Costantino a Milano, L’editto e la sua storia (313-2013), a 
cura di Riccardo Macchioro, Milano 2017, 5-58) donde con argumentos legislativos e 
históricos convincentes demuestra la existencia del edicto como medida legislativa que 
tuvo a Constantino por inspirador dentro de su política de permisividad hacia formas 
distintas de cultos y creencias. El debate sigue abierto en este punto.  
El encargado de hacer público el acuerdo en Oriente fue Licinio, tras la eliminación de 
Maximino Daza, por lo que se supone que fue el verdadero promotor de la medida. Su 
objetivo era conseguir el apoyo de las numerosas comunidades cristianas de Oriente, en 
particular la de Nicomedia, después de una guerra civil. Maximino Daza había aplicado 
con dureza las medidas persecutorias, que acompañó de dos edictos, uno de 306 y otro 
de 309, en los que obligaba a los magistrados locales a implicar a toda la población en 



 11 

la ceremonia del sacrificio.  Eusebio de Cesarea, testigo directo de los hechos, guarda 
memoria de cómo los magistrados pasaban lista ante la multitud reunida delante de los 
templos y compelían al sacrificio. Incluso quiso comprometer a toda la población en la 
denuncia de cristianos ofreciéndoles a cambio ventajas fiscales.   
Los acuerdos implicaban la declaración del cristianismo como religio licita, como lo era 
la religión tradicional y, en consecuencia, la admisión de los sacerdotes en la corte para 
contar con su colaboración en materia religiosa.   
Aunque la guerra contra Majencio fue una lucha por el poder, como se ha dicho, la 
propaganda constantiniana la presentó como una victoria religiosa y se recurrió de 
nuevo al artificio visionario, sólo que a la versión profana se sumó la cristiana.  
El primer testimonio sobre los preparativos de la guerra y la sugerencia de un contacto 
visionario con la esfera divina aparecen en el panegírico 9 (12) leído en presencia de 
Constantino en Tréveris, en otoño del 313.  El orador elogia el coraje del emperador al 
invadir Italia, en contra del parecer de sus generales y a pesar de los aduersa omina  y 
contra haruspicum monita, lo que significa que antes de la batalla se había procedido a 
la toma de auspicios al modo tradicional y al ritual del sacrificio. 
 A continuación, explica la conducta del príncipe aludiendo al contacto secreto que 
había mantenido con una mens diuina que únicamente se dignaba mostrarse (ostendere) 
a Constantino y que le habría prometido la victoria. Según el panegirista, aunque los 
presagios eran inciertos, una divinidad suprema innominada se había mostrado a 
Constantino y pronosticado la victoria. De un modo elusivo y reticente sobre la 
identidad de la divinidad, el orador refleja la voluntad de Constantino por presentar su 
victoria como provisión divina y sugerir, si bien de un modo vago, la existencia de un 
contacto personal con la esfera celeste antes de la batalla. En continuidad con lo 
esbozado en 310 Constantino prosigue estimulando la percepción de su calidad de 
intermediario divino capaz de predecir y conducir a la victoria. La sugerencia de la 
visión contribuía a consolidar la idea de su comunicación privilegiada con una divinidad 
protectora de Constantino y su ejército bajo cuya inspiración vaticinaba y obtenía la 
victoria como si la facultad vatídica y el éxito militar fueran dones divinos.  
De manera prácticamente simultánea, Constantino, en el contexto de su intervención en 
el cisma donatista desatado en la iglesia de África a propósito de la reconciliación de los 
que habían entregado los libros sagrados para su quema durante las persecuciones 
(traditores), disputa en la que Constantino optó por apoyar a los clérigos de la ecclesia 
catholica frente a la que denomina factio haereticorum (CTh 16.2.1. 313 [?] oct. 31), en 
una carta enviada al procónsul de África, Elafio, conservada por Optato de Milevi, 
aludía a la manifestación celeste de una summa diuinitas no identificada por el nombre 
que le había encargado el gobierno de todas las cosas terrenas (... summa diuinitas ... 
curae nutu suo caelesti terrena omnia moderanda commisit…). Su identificación con el 
dios de los cristianos puede deducirse de la epístola constantiniana dirigida a los 
obispos reunidos por el emperador en el concilio de Arlés de 314 para poner fin a la 
disputa africana, en la que Constantino se manifiesta como siervo de Dios por primera 
vez (me famulum suum), aunque la redacción del texto se atribuye a Lactancio. En la 
carta a los obispos justifica su profesión cristiana por las muestras de protección y los 
innumerables beneficios que le había deparado Dios, pero no alude a visión o 



 12 

experiencia onírica alguna.  
Es Lactancio, precisamente, el que elabora la versión cristiana de la visión divina de 
Constantino antes de la batalla de Puente Milvio y describe la admonición recibida por 
Constantino durante el sueño. Era una persona próxima al emperador, que lo había 
elegido como preceptor de su hijo Crispo por su dominio de la retórica. Su obra De 
mortibus persecutorum es fuente primordial sobre la Tetrarquía y Constantino, aunque 
está escrita desde la impostura ideológica. Trataba de demostrar el cumplimiento del 
castigo divino sobre los príncipes perseguidores de los cristianos en forma de muerte 
violenta y abominable. Está escrita entre 314 y 315, después de los acuerdos de Milán y 
del traslado de Lactancio a Tréveris para instruir a Crispo.   
El lugar de suceso es el campamento de Constantino en las proximidades de Roma, al 
otro lado del Tiber, lugar al había llegado el 26 de octubre del 312.  
Lactancio contrapone la actitud militar y religiosa de Majencio con la de Constantino y 
el esquema antitético le permite introducir y comparar los procedimientos premonitorios 
tradicionales y sus efectos con el método de comunicación con Dios y sus 
consecuencias.  En el fondo es una comparación entre las dos religiones.  
Señala que la de Majencio era, en principio, una conducta remisa a la guerra y 
permanecía en Roma, porque un oráculo le había predicho que moriría si abandonaba la 
ciudad. No obstante, su situación militar era ventajosa, pues disponía de mayores 
contingentes y hábiles generales, que habían conseguido imponerse a Constantino. La 
situación cambió radicalmente después de la llegada de Constantino a los alrededores de 
Puente Milvio), merced a la intervención del dios de los cristianos.  
Lactancio es muy circunspecto en la descripción del sueño:  
 
Lact. De mort. 44, 5-6. …in quiete Constantinus ut caeleste signum dei notaret in scutis 
atque ita proelium commiteret. facit ut iussus est et tranuersa X littera summo capite 
circumflexo, Christum in scutis notat. Quo signo armatus exercitus capit ferrum.  
 
Trad. “Constantino fue advertido durante el sueño para que inscribiese en los escudos el 
signo celeste de Dios y de esta manera entablase combate. Hizo lo que se le había 
mandado e inscribió en los escudos Christum con una X rotada girada con el extremo 
superior curvado sobre sí mismo. El ejército, armado con este signo, toma la espada”. 
 
Según Lactancio, Constantino, antes de la batalla, mientras dormía vio en el cielo el 
signo de Dios y se le exhortó a grabarlo en los escudos de los soldados y combatir. En 
este caso lo que aparece es un símbolo. La imagen es una X girada con el extremo 
superior curvado en círculo, rotado sobre sí mismo, es decir, el signum dei o 
monograma de Cristo (el nexo de las dos primeras letras de Cristo en griego). La 
monitio celeste contiene un mensaje elíptico (no precisa cómo se le transmitió la orden, 
si mediante una voz o un texto escrito) que, no obstante, deja entender que se le 
prometió la victoria y el poder si combatía en nombre de Dios. Por otra parte, la derrota 
de Majencio confirmaba el sentido de la admonición. Constantino había sido elegido 
por Dios a través de la victoria, convertido así en eficaz protector del emperador. Según 
Lactancio, comenzaba entonces el Imperio cristiano. De hecho, Constantino adoptó el 



 13 

crismón como símbolo de su afiliación cristiana y de la protección procurada a sus 
fieles, en correspondencia a la tutela de la divinidad cristiana hacia su persona e 
iniciativas:  comenzaron, a partir de 315, las representaciones del crismón como pieza 
parlante del lenguaje imperial.  
Precisamente la actitud favorable a los cristianos es el elemento decisivo en el sueño 
providencial que el mismo Lactancio atribuye a Licinio en vísperas de su 
enfrentamiento con Maximino Daza en Campo Ergeno en 313, solo que en este caso la 
visión onírica tenía como protagonista a un ángel que prometía la victoria a cambio de 
la plegaria que debía dirigir el Augusto y su ejército a Dios al dictado de su enviado.  
Las tropas recitaron la oración tres veces con el efecto pronosticado por el ángel.  
Para construir la visión de Constantino, Lactancio se basó en precedentes profanos del 
sueño premonitorio de la mántica pagana y apolínea, según Amat (1985), pero también 
en la literatura veterotestamentaria en concreto, en la aparición del profeta Jeremías a 
Judas Macabeo anunciándole la victoria contra los enemigos de Israel. (2 Mac., 15, 12-
17).  La estilización retórica era obra de Lactancio, pero la inspiración intelectual, dada 
la continuidad del motivo propagandístico, parece proceder del mismo Constantino, 
incluso en el caso del sueño de Licinio, y obedecer a sus propósitos legitimistas. Como 
se ha dicho, en 314 Lactancio era preceptor de los hijos de Constantino en Tréveris y 
tenía acceso al emperador. 
De hecho, la versión cristiana no anuló la interpretación pagana del desenlace de la 
batalla de Puente Milvio. Así, la divinidad innominada del panegírico de 313 cuya 
inspiración le había conducido a la victoria en 312, reaparece aludida en la inscripción 
del famoso arco de Constantino, coetáneo del panegírico, si bien fue inaugurado en 315, 
con ocasión del traslado a Roma del príncipe para celebrar sus decennalia.  Su 
construcción había sido decidida por el senado como monumento triunfal destinado a 
conmemorar en Roma la victoria y a dar a conocer, a través de la imagen y el texto, la 
doble dimensión religiosa y política de la misma y el carácter providencial y 
excepcional de su promotor.  
Mientras la iconografía se atenía a los módulos tradicionales, destacando al Apolo solar, 
que aparece en primer plano como dios del ejército y del príncipe, la inscripción 
explicativa atribuye el triunfo sobre el tyrannus a la coalición entre el instinctus 
diuinitatis -la inspiración de la divinidad- y la magnitudo mentis del príncipe.   
 La imagen y el texto se prestaban a una lectura complementaria -la divinidad 
innominada era el Apolo solar- o disociada, con lo cual se puede sospechar una 
ambigüedad calculada.  Después de una guerra civil y de la necesaria búsqueda de la 
unidad política y entre los ejércitos, no convenía la discriminación religiosa, sino la 
integración de todas las tendencias. Aunque cristiano entre los cristianos, seguía siendo 
pontífice máximo y por tanto primer oficiante del cultus deorum tradicional.  
Todavía en 321 en el panegírico IX (12) pronunciado por Nazario en honor de 
Constantino y sus hijos ya Césares Crispo y Constantino el menor en Roma y 
compuesto en clave dinástica, el orador, al evocar la hazaña de Puente Milvio, además 
de aludir  repetidas veces a la diuinitas protectora del príncipe y al diuinus instinctus 
que guiaba cada uno de sus actos,  indica que esta ayuda sobrenatural, en forma de un 
ejército celeste  que acudía a combatir a su lado al mando del divus Constancio Cloro,  



 14 

se había hecho visible en el camino hacia Italia, cuando Constantino estaba todavía en la 
Galia, pero ya había emprendido la campaña contra Majencio. El orador Nazarius da 
una explicación pagana de la tradición milagrosa que rodeaba la batalla de Puente 
Milvio. No es difícil establecer analogías entre la descripción de Lactancio y la del 
panegirista. Aunque cambia la iconografía, y el lugar de la manifestación, el mensaje es 
similar: la ayuda divina que proporciona la victoria desciende del cielo en forma de 
ejército armado con escudos prodigiosos. El rétor se inspiraba en la intervención de los 
Dioscuros Cástor y Polux en la batalla del Lago Regilo en apoyo de los latinos narrada 
por Livio para mantener viva la tradición visionaria de Constantino como favorito de la 
divinidad a la vez que lo incorporaba a la memoria mítica por sus hazañas. 
Sin embargo, en términos cronológicos, se impuso la cristianización de la visión y el 
sueño de Constantino previo a la batalla de Punte Milvio incorporada por Eusebio a la 
denominada Vita Constantini de 337.  Sabemos que después de la eliminación de 
Licinio en 324 y la consiguiente restauración de la monarquía, Constantino, tras 
apoderarse Oriente y reunificar el Imperio como Augusto único, manifestó abiertamente 
su adhesión al cristianismo. Disponemos de testimonios elocuentes en forma epistolar 
insertos por Eusebio en la misma Vita y datables en 324, a saber, la carta a los 
provinciales de Palestina, la carta al rey persa Sapor y la carta a los ciudadanos 
orientales en las que apuntaba a Dios como la divinidad protectora y eficaz que le había 
deparado las sucesivas victorias que marcaban hitos en su trayectoria. La formulación 
más explícita del reconocimiento del cristianismo como religión propia por parte de 
Constantino puede leerse en la compleja Oratio ad sanctorum coetum, de cronología 
discutida y distintas redacciones. 
El mismo Eusebio de Cesarea, en la obra De laudibus Constantini, afirma que Dios se 
comunicaba con Constantino por medio de visiones y manifestaciones en sueños, 
dejando suponer que era el emperador la fuente que le había informado de tales sucesos.  
Como sabemos, Eusebio, obispo de Cesarea, no se vio personalmente con Constantino 
antes de 325, intercambió con él 5 epístolas y era consejero espiritual de Constancia, 
hermana de Constantino, casada con Licinio y desde 313 establecida en Oriente. 
Conocía la obra de Lactancio. Sin embargo, en su Historia ecclesiastica, objeto de 
sucesivas redacciones, la última probablemente de 324-325 o 326, atribuye la victoria 
de Puente Milvio a Dios, pero no menciona el sueño ni el símbolo de Cristo.  
Presenta el episodio dentro de los cánones de la lucha del Augusto piadoso contra el 
tirano impío. Narra cómo mientras Majencio se daba a los maleficios en Roma, sin 
atreverse a abandonarla, pese a la mayor envergadura de sus contingentes militares, 
Constantino, que ya era cristiano, habría invocado al Dios celeste, a su Verbo antes de 
la batalla, obteniendo la alianza divina como respuesta y con ella la victoria. Para 
enfatizar la condición de intermediario divino de Constantino compara el final de 
Majencio, ahogado en el Tiber, con el que habían sufrido las tropas del faraón en el mar 
Rojo mientras perseguían a Moisés, comparación de la que resulta la ecuación simbólica 
entre Constantino y el personaje bíblico. Y no hay que olvidar que Moisés encarnaba el 
arquetipo del profeta con rasgos de jefe militar victorioso y conquistador. 
Así pues, antes de que Eusebio entrara en contacto con Constantino, lo que sucedió con 
ocasión de concilio de Nicea en 325, evita mencionar el prodigio del sueño. Lo hace en  



 15 

la denominada Vita Constantini, redactada probablemente en 337, es decir, al final de la 
vida del príncipe, cuando la Tetrarquía se había convertido en pasado y, manteniendo el 
compromiso con la religión tradicional, había dado pruebas elocuentes de su 
filocristianismo, sobre todo en su legislación.  
Escrita con el estilo grandilocuente del encomio, reproducía los módulos 
convencionales de la biografía y del speculum principis, sólo que cristianizados, y 
desarrollaba la construcción político-teológica que Eusebio había esbozado en la 
Historia ecclesiastica y expuesto en el Triakonterikós, el discurso elaborado con 
ocasión de los tricennalia del príncipe, en 336, según la cual el emperador es imagen de 
Dios que gobierna el mundo e instrumento de su economía salvífica.  
Dentro de estos patrones temáticos e ideológicos recoge el enfrentamiento con 
Majencio, pero 25 años después de su suceso y hace coincidir la victoria de Constantino 
con su conversión.  
 
Esta es la traducción del texto griego referido a la visión y el sueño de la conversión 
vinculados a la batalla de Puente Milvio:  
 
Eus. VC 1, 28-31.  
Mientras el emperador estaba absorto en esta plegaria... se le apareció un signo divino 
verdaderamente extraordinario, algo a lo que sería difícil dar crédito si hubiese sido 
otro el que hablara de ello. Pero dado que fue el victorioso emperador en persona el 
que, mucho tiempo después, cuando fui honrado con su amistad y proximidad, me 
reveló lo sucedido y me confirmó con solemnes juramentos sus palabras, ¿quién podría 
dudar tanto como para no creer que se produjeron tales hechos? Más aún si se tiene en 
cuenta que el desarrollo posterior de los acontecimientos confirmó la autenticidad de 
cuanto me fue referido. En la hora en la que el sol está a mitad de su camino, cuando el 
día empieza a declinar, dijo haber visto con sus propios ojos, en pleno cielo y por 
encima del sol, el signo luminoso de una cruz, con una inscripción unida a ella que 
decía "Con esto vence". A causa de esta visión un gran sobrecogimiento se apoderó de 
él y de todo el ejército que lo acompañaba en su marcha y que fue espectador del 
portento. Y contaba que su incertidumbre acerca de la naturaleza de aquella aparición 
era grande. Mientras reflexionaba y cavilaba sobre lo sucedido le sorprendió la 
llegada de la noche. Entonces se le mostró en sueños Cristo, el hijo de Dios, con el 
signo que había visto en el cielo y le instó a fabricar una imitación del signo observado 
en el cielo y a servirse de él para defenderse frente a los enemigos”.  
 
El relato es pormenorizado y complejo y está construido a base de escenas que 
componen, con imágenes y palabras, una secuencia: a) la necesidad de la ayuda divina 
para obtener la victoria; b) la búsqueda del dios más eficaz; c) la elección del dios 
paterno; d) la epifanía de Cristo mediante una visión y un sueño; e) la descripción del 
labarum o estandarte constantiniano y f) finalmente, la exégesis de la manifestación 
divina. 
 



 16 

Eusebio coincide con los panegiristas - y difiere de Lactancio- al situar los hechos en la 
Galia, cuando ya estaba tomada la decisión de atacar a Majencio en Italia y presenta la 
visión y el sueño como respuesta de Dios a la plegaria de Constantino. En efecto, según 
Eusebio, el emperador, preocupado por el recurso a las artes mágicas de Majencio 
buscaba la protección de un dios que pudiese superar los efectos de aquéllas. En esta 
reflexión sobre cuál es el dios más eficaz auxiliando al emperador en la guerra frente al 
enemigo, tras repasar el fracaso de los emperadores vinculados al culto a los ídolos, 
desecha a las divinidades tradicionales y a las de los tetrarcas por incapaces y decide 
implorar ayuda al dios de su padre, que había dado pruebas indubitables de toda su 
potencia.  
Sin embargo, Constantino ignoraba quién era ese dios. A continuación, Eusebio sitúa a 
Constantino dirigiéndole una plegaria para que se le mostrase y prestase socorro en las 
circunstancias que atravesaba. Entonces, anticipa, se le apareció un signo extraordinario 
pero, antes de entrar en su descripción, Eusebio refuerza su veracidad con tres pruebas, 
(1) la fuente sobre el particular fue el mismo emperador en persona, (2) validó su relato 
con solemnes juramentos y (3) el discurrir de los hechos confirmaba lo referido. 
Aparte de crear expectación e intensificar el carácter prodigioso de lo que va a exponer 
y adelantarse a la duda procurando neutralizarla con buenos argumentos, atribuye a 
Constantino la versión de los hechos que va a relatar. 
 Sitúa la visión en el medio día, en las horas meridianas del sol cuando este empieza a 
declinar.   Entonces habría visto con sus propios ojos, en pleno cielo y por encima del 
sol, el signo luminoso de una cruz, al que estaba unida una inscripción que decía, toútoi 
níka, "con este vence". Por tanto, en la visión diurna, tenemos el sol, que se remonta a la 
primera visión pagana, la cruz, que también allí estaba presente en la previsión 
numérica, y el anuncio expreso de la victoria.   
Sin embargo, ni Constantino ni su ejército, que también había sido espectador del 
portento, conocían el significado de la visión. La revelación de la divinidad a la que 
correspondían tales signos se produjo por la noche y a través del sueño personal, en 
consecuencia, en este caso, se mostró únicamente a Constantino. En la revelación 
nocturna las imágenes que comparecen son las de Cristo, de nuevo la cruz 
resplandeciente y la promesa implícita de la victoria bajo la prescripción de luchar bajo 
su protección. Si en la visión es posible reconocer la alusión a la experiencia de 310, en 
el sueño encontramos recreado y explícito el relato onírico de Lactancio. 
Finalmente, la interpretación de la visión y el sueño la dispensan los sacerdotes 
depositarios de la doctrina de Cristo, lo que implica su proximidad al emperador en 
estas circunstancias. Según Eusebio, Constantino, estupefacto por la visión, después de 
decidir no venerar a otro dios que al que se le había aparecido, convocó a los iniciados 
en su doctrina para preguntarles quién era el dios y cuál era el significado del signo 
mostrado.  El obispo aprovecha el diálogo imaginado para introducir los principios de la 
religión de los cristianos al dar razón, por boca de los sacerdotes, de los signos del 
sueño: Cristo era el hijo unigénito del único Dios y el signo representaba la 
inmortalidad, la victoria sobre la muerte que Cristo había logrado durante su paso por la 
tierra.  



 17 

Finalmente, Constantino, según Eusebio, hizo venir a orfebres a los que dio 
instrucciones para que reprodujesen el signo en oro y piedras preciosas.   Eusebio 
procede a describir el “trofeo” que dice haber visto con sus propios ojos. Se trata de una 
cruz alta en el extremo de la cual se fija una corona donde figuran la chi y la rho de 
Christos.  Eusebio precisa que el emperador había hecho grabar el signo sobre su casco, 
lo que es confirmado por un múltiplo de plata emitido en Ticinum en 315 y otras 
monedas posteriores. También explica que un estandarte pendía de la cruz tejido en oro 
y adornado con joyas deslumbrantes, bajo el cual, en el asta vertical, figuraban 
medallones del príncipe y sus hijos. Se trata del famoso labarum de Constantino.  
En consecuencia, Constantino tuvo claro el significado de la visión celeste: Dios en 
persona se le había manifestado para transmitirle el conocimiento de aquella verdad y 
decidió dedicarse a la lectura de los libros sagrados, hacer de los sacerdotes de Dios sus 
consejeros y armado con esta fuerza dirigirse contra el tirano, pero ésta parece una 
circunstancia secundaria en el interés primordial  de Eusebio.  
En efecto, Eusebio adapta la iconografía de la visión y el sueño a su fin, que es 
emplazar en este momento la conversión de Constantino. En su relato, la visión y el 
sueño, en claro contraste con el valor que tales signos tenían en Lactancio, son medios 
de conocimiento del verdadero y único Dios y la verdadera religión.  
Las diferencias de la narración de Eusebio con el relato de Lactancio probarían, que 
circulaban distintas versiones sobre el hecho ya en vida de Constantino. Posteriormente, 
el episodio de la visión y el sueño fue reelaborado con variantes por los historiadores 
eclesiásticos Rufino, Sócrates, Sozomeno y Filostorgio y en fuentes posteriores en 
consonancia con otros contextos históricos ajenos a lo tratado en esta conferencia.  
En realidad, ni su padre Constancio era cristiano, pero es cuestión para otra conferencia 
(nunca se identificó como cristiano, sino como practicante de los cultos tradicionales y 
sus monedas representaban a Hércules, Júpiter, Marte y el Sol invicto, aunque fue 
tolerante con los cristianos de los territorios bajo su dominio), ni Constantino se 
comprometió en exclusiva con el cristianismo a partir de esta fecha, como demuestran 
el arco de Constantino y el panegírico de 321. Por otra parte, en Roma continuó el culto 
a la Vestales, se siguieron practicando sacrificios en el altar de la Victoria y los templos 
tradicionales continuaron activos como espacios cultuales, si bien a partir de 313, el 
emperador procuró poner de su parte a los obispos con medias legislativas  que trataban 
de equiparar a los sacerdotes cristianos con los sacerdotes de la religión tradicional y de 
institucionalizar la ecclesia dentro de la res publica,  a la vez que mantenía su condición 
de Pontifex Maximus de la religión tradicional.   

 
IV.  Breve epílogo 

 
Como se ha dicho, fue a partir de 324, tras la eliminación de Licinio  y la restauración 
de la monarquía con Constantino como único Augusto, cuando mostró su predilección, 
no exclusiva, por el cristianismo de forma abierta. Sabía que las comunidades cristianas 
le habían apoyado en la guerra y eran decisivas para su aceptación en Oriente y, 
además, la divinidad de los cristianos se había mostrado eficaz sirviéndole la victoria. 
En coherencia con este posicionamiento extendió a Oriente la legislación a favor de los 



 18 

cristianos y su iglesia y les prestó apoyo evergético con la colaboración de su madre 
Elena; intervino en la disputa arriana con la convocatoria del primer concilio ecuménico 
celebrado en Nicea en 325 y sancionó la fórmula trinitaria del homousíos, la 
consubstancialidad  del Padre y el Hijo  y la condena de los disidentes al exilio, pero no 
estaba bautizado, por lo que no podía participar en las ceremonias litúrgicas. Sin 
embargo, no practicó una política deliberadamente hostil hacia los cultos tradicionales. 
La destrucción de algunos templos entre 326 y 333, a saber, los templos de Mambré 
(Palestina), Heliópolis (Fenicia Libaniense), Áphaca (Fenicia Prima) y Egeas (Cilicia)  
no obedeció a un programa de eliminación sistemática del culto tradicional, sino a 
motivos circunstanciales en cada caso a los que no era ajena su defensa del mos 
maiorum. No prohibió el sacrificio, aunque sí la haruspicina con fines maléficos y en su 
consilium había obispos, como Osio de Córdoba, pero también intelectuales paganos 
como los filósofos neoplatónicos Sópatro (después cayó en desgracia) y Hermógenes.  
En 324, después de la victoria sobre Licinio e imitando la política de Augusto de 
fundación de ciudades, decidió fundar una ciudad sobre el espacio ampliado de la 
antigua Bizancio dándole su nombre. La inauguración de Constantinopla tuvo lugar en 
330. Quiso que fuera una ciudad cristiana, pero no impidió los ritos tradicionales de la 
consecratio y proyectó templos en honor de la Tyché y la Magna Mater y un Capitolio 
dedicado a los dioses tradicionales, a la vez que daba inicio a la construcción de la gran 
basílica de Santa Sofía. Además, en la misma Constantinopla, se hizo representar 
encima de una columna de pórfido, con la corona radiada de un dios solar. Utilizó para 
su estatua una de Apolo traída de Ilión, haciendo retallar su cabeza.  Bajo la estatua 
fueron colocadas reliquias de la verdadera cruz, hallada por su madre Elena en 
Palestina. Con lo cual, las reliquias cristianas y los símbolos paganos se reunían en su 
estatua. Es la prueba de que en él no se daban las oposiciones y exclusiones que la 
investigación moderna cree ver entre las dos religiones: para Constantino la religión 
tradicional y el cristianismo eran garantías divinas acumuladas para el emperador y el 
Imperio romano. 
Entre 333 y 335 emitió el rescripto de Hispellum. Se trata de una inscripción que 
contiene el traslado epigráfico de un rescripto por el que Constantino aceptaba que en 
Hispellum (Umbría, Italia) fuese construido un templo dedicado a sí mismo y a la 
domus diuina con la condición de que las ceremonias se desenvolviesen exentas  de 
toda práctica supersticiosa, cosa que probablemente no excluía los sacrificios celebrados 
en público en la forma tradicional, aunque sí la haruspicina privada, es decir, permitía el 
culto a su persona y su familia desprovisto de cualquier práctica sospechosa vinculada a 
la adivinación con fines fraudulentos.   
Finalmente, fue enterrado como cristiano tras su muerte en mayo de 337 en Ancyrona. 
Poco antes había recibido el bautismo de manos del obispo local, el arriano Eusebio de 
Nicomedia, según narra Jerónimo, en su búsqueda de un remedio sobrenatural a su 
enfermedad y ante la ineficacia de la medicina. Su cuerpo fue enterrado en el mausoleo 
que había mandado construir en la iglesia de los Santos Apóstoles en Constantinopla, en 
un sarcófago de pórfido, rodeado de 12 cenotafios que simbolizaban a los 12 apóstoles, 
como si él fuese el decimotercer apóstol.  Se hizo enterrar como cristiano, pero sin 
haber renunciado a su condición de Pontifex Maximus y, por tanto, primer oficiante de 



 19 

la religión tradicional. Tras su muerte, el Senado de Roma decretó su relatio inter diuos, 
siguiendo los usos tradicionales. 

 
 
Como conclusión, Constantino era un hombre de poder. Su trayectoria política está 
recorrida por guerras civiles y el recurso a la especial comunicación con la divinidad, 
dentro de una estrategia legitimista, le permitió presentarse como un hombre 
providencial y un militar invencible. Su concepción del cristianismo fue tan utilitaria 
como la de quienes profesaban los cultos tradicionales. Si lo prefirió, fue porque le 
había resultado, así lo creía, más eficaz en la guerra.  
 
Bibliografía (selección): 
Barnes, T. D., “Lactantius and Constantine”, Journal of Roman Studies 63, 1973, 29-46. 
Barnes, T.D. Constantine and Eusebius, Harvard, 1984. 
Barnes, T.D. Constantine: Dinasty, Religion and Power in the Later Roman Empire, 
Chichester, 2011. 
Bleckmann, B., “Visioni notturne di Costantino”, Fra Costantino e i Vandali: atti del 
Convegno internazionale di studi per Enzo Aiello (1957-2013), a cura di De Salvo, L., 
Caliri, E., Casella, M., Bari, 2016, 95-100. 
Bourgeon, Ch., “La vision et le songe de Constantin ayant précédé la bataille du pont 
Milvius dans les oeuvres d’Eusèbe de Césarée et de Lactance”, FEC 37, 2019, 1-15.  
Cowan, R., Milvian Bridge AD 312. Constantine’s battle for Empire and Faith, London, 
2016. 
Escribano Paño, M. V. “La primera visión de Constantino (310)”, Sueños, ensueños y 
visiones en la Antigüedad pagana y cristiana, R. Teja Casuso, ed., Gijón, 2002, 85-94. 
Flower, R., “Visions of Constantine” (Review), JRS 102, 2012, 287-305.  
Girardet, K.M. Der Kaiser und sein Gott: Das Christentum im Denken und in der 
Religionspolitik Konstantins Des Grossen, Berlin, 2010. 
Heck, E., “Constantin und Lactanz in Trier – chronologisches”, Historia, 58, 2009, 118-
130. 
Long, J., “How to Read the Halo: Three (or More) Versions of Constantine’s Vision”, 
The Power of Religion in Late Antiquity, Cain, A., Lenski, N. (ed.), London, 2007, 227-
235. 
Moreno Resano, E., “Milagros en contextos bélicos en la literatura constantiniana”, 
Mite i miracle a les literatures antigues i medievals, Movellán, M., Pomer Monferrer, 
Luis, J. J.  (ed.), Valencia, 2018, 83-97.   
Saylor Rodgers, B. “Constantine´s Pagan Vision”, Byzantion, 50, 1980, 259-278. 
Van Dam, R., Remembering Constantine at the Milvian Bridge, Oxford, 2011. 
Van Dam, R. “A lost panegyric: the source of Eusebius of Caesarea’s description of 
Constantine’s victory and arrival at Rome in 312”, Journal of Early Christian Studies, 
27, 2019, 211-240. 
Weiss, P., “The Vision of Constantin “, JRA, 16, 2003, 237-259. 
 
 


