MARI{A VICTORIA ESCRIBANO PANO
(Catedratica de Historia Antigua, Universidad de Zaragoza)

Suerios y visiones de poder en la Roma imperial:
los ensuerios de Constantino (306-337)

Antigva XXXII Jornadas sobre la Antigiiedad
A la escucha: los ordculos en el mundo antiguo

I. Introduccién!
Como saben la literatura de la Roma imperial es prodiga en textos que narran las
premoniciones oniricas de ilustres durmientes y visionarios. Una larga lista -desde
Eneas y Escipion Africano Mayor hasta Augusto y Constantino- une los origenes
miticos de la ciudad con los comienzos del denominado Imperio cristiano. En esta
conferencia yo voy a tratar los textos que recogen las visiones y suefios de inspiracion
divina de Constantino y su vinculacién con determinados contextos politicos criticos.
Hablar de los emperadores romanos siempre es hablar de poder en todas sus
manifestaciones, pero hablar de Constantino, como de Octaviano Augusto, es hablar de
todo el poder, militar, civil y religioso, bien resumido en la titulatura Imperator
Augustus. Pero ademds Constantino fue el primer emperador en asumir el cristianismo
como religion propia, dando comienzo a lo que Piganiol denominé Imperio cristiano.
Todos hemos oido hablar del denominado por Antoine Pagi edicto de Milan (edictum
Mediolani) en el s. XVII, en sus notas a los Canones Ecclesiastici de Baronius, por el
que se proclamaba la libertad religiosa para todos y en particular para los cristianos y se
ponia fin a las persecuciones de 303-304 decididas por Diocleciano. En la historiografia
cristiana este hecho es inseparable, de la conversion de Constantino al cristianismo, una
de las cuestiones mas debatidas en los innumerables estudios sobre Constantino
En este ano 2025 se celebra el 1700 aniversario del Concilio de Nicea, he tenido
ocasion de participar en recentisimos congresos en los que se ha puesto de manifiesto la
relevancia y proyecciéon de la obra politica y administrativa de Constantino y su
dominio del arte de lo que denominamos, por convencion, propaganda imperial. Dado
que sus visiones y sueflos son piezas fundamentales de esa propaganda me he permitido
tomarlo como motivo de esta conferencia.
Constantino no fue un revolucionario en el sentido moderno del término, pero el s. IV
hubiera sido otro sin ¢él, Constantinopla no hubiera existido y dificilmente el
cristianismo hubiera llegado a ser la religion oficial del imperio romano a partir de 380
con Teodosio I (379-395), aunque esta afirmacion requeriria matizaciones cronoldgicas.
Sin estos precedentes en la Antigiiedad, es dificil saber si habria existido hasta hoy, a
través de los siglos, un pontifice maximo en Roma, no se habrian construido San Juan
de Letran, ni San Pedro en Roma, ni Santa Constanza, ni Navidad o Semana Santa

1 Se mantiene el contenido y formato de la conferencia tal y como fue expuesta en su version oral. Se
omiten las referencias textuales proyectadas en pantalla durante la intervencion.



jalonarian, todavia ahora, nuestro calendario. Es dificil sustraerse a la mitologizacion de
la figura de Constantino, pero tampoco puede trivializarse su significacion histdrica,
solo comparable por su transcendencia a la del propio Augusto.

No obstante, habria que apuntar que fue bautizado poco antes de morir, seguramente
buscando un remedio a su enfermedad, por un obispo arriano como era Eusebio de
Nicomedia, segin indica Jeronimo de Estridon, que censura su declinatio en el dogma
arriano (aunque Filostorgio la celebra). Por otra parte, no fue el primer emperador
cristiano. También es Jeronimo - después lo hard Orosio- el que afirma que el primero
de los emperadores en asumir el cristianismo fue Filipo el Arabe (244-249). Antes,
Eusebio de Cesarea habia sefialado a Filipo como participe a titulo privado en una
vigilia pascual, seguramente como catecimeno.

El impacto de Constantino sobre el cristianismo puede ser resumido en una proposicion:
durante su principado, entre 306 y 337, la iglesia cristiana experimenté mas cambios en
su status, estructura y creencias que durante todo el periodo previo de su historia. En el
306, el cristianismo era una superstitio perseguida propia de barbaros. En 337 era una
religio licita, compatible con la ciudadania romana, los lideres cristianos compartian
privilegios y rango con los sacerdotes de la religion tradicional, estaban exentos de
munera curialia y sordida, los obispos ejercian una jurisdiccion alternativa entre laicos
que recurrian a ella voluntariamente (inter volentes), sin posibilidad de apelacion (la
denominada audientia episcopalis), se reunian en concilios ecuménicos utilizando el
cursus publicus, imponian la ortodoxia con respaldo imperial, obtenian leyes imperiales
contra los disidentes, fuesen arrianos o donatistas -sabemos que Constantino fue el
creador de la categoria legal de herético-, la Iglesia tenia derecho a recibir legados,
derecho de asilo, manusmissio in ecclesia y antes de que hubiera terminado el siglo IV,
el sacrificio y los cultos tradicionales eran puestos fuera de la ley.

Si Constantino no fue un revolucionario, si que ha sido y es una figura polémica en la
historiografia y lo es desde la antigiiedad. En efecto, después de la batalla de Puente
Milvio en 312, fecha en la que los cristianos sitiian la conversion de Constantino, estos
se aprestaron a elaborar sus propios géneros historiograficos: la Historia eclesiastica, la
Cronografia y la Hagiografia, que yuxtapusieron a la historiografia tradicional.
Lactancio y Eusebio de Cesarea asocian la conversion de Constantino con la revelacion
del dios de los cristianos al emperador antes de Puente Milvio para prometerle la
victoria frente a Majencio. Para ellos Constantino se habria convertido a la religion del
dios capaz de vaticinarle y darle la victoria. Esta postura fue reelaborada y asumida por
los historiadores nicenos del s. V. Socrates y Sozomeno (Rufino, Jeronimo, como se ha
apuntado, y el filoarriano Filostorgio ofrecen narraciones distintas sobre la conversion).
Por el contrario, el emperador Juliano, Libanio y, sobre todo, Z6simo, mostraron una
actitud hostil (otros autores profanos la ignoraron, como Eutropio, Aurelio Victor o los
desconocidos autores de la Origo Constantini imperatoris 'y De uita et moribus
imperatorum). Z6simo, el llamado Polibio de la decadencia, politeista y autor de una
Historia nueva en griego (Néa ‘Istoria) a finales del s. V o comienzos del s. VI, retrasa
la conversion a 326 y la pone en relacion con los funestos sucesos habidos en la familia
del emperador: en ese afio Constantino ordeno la muerte de su hijo mayor Crispo, de su
esposa Fausta y de su sobrino Licinio el Menor. Atormentado por los remordimientos, y



bajo la influencia de un egipcio de Iberia (Osio de Cordoba), se convirtid a la religion
que prometia el perdon de los pecados. Esta version de la conversion de Constantino fue
difundida en el s. XVI por el luterano Lowenklau, al traducir a Zésimo al latin, y alentd
la polémica sobre las causas y sinceridad de la conversion de Constantino que, desde la
obra emblematica de Jakob Burckhardt Die Zeit Constantins des Grofen (Basilea,
1853), defensor de una interpretacion politica, se prolonga hasta nuestros dias con
muchos puntos controvertidos, empezando por la cronologia, puesto que fue un proceso
y no una adhesion religiosa repentina. ;Era un piadoso hijo de la iglesia o un politico
calculador que vio la ventaja de sumar a sus designios a los seguidores de una religion
minoritaria, pero numerosos, socialmente activos y bien disciplinados y organizados o
simplemente un hombre de su tiempo que sumé progresivamente al dios de los
cristianos a los dioses tradicionales, convirtiéndose asi en un sujeto de devociones
multiples y simultdneas en su buisqueda de proteccion divina y garantias de éxito
politico y militar? No es el propdsito de esta conferencia exponer el status quaestionis
constantiniano, pero a modo de sintesis, puede afirmarse, con Barnes, que no era ni un
tirano en el plano politico, ni un santo en el religioso, tampoco un tedlogo, pero su
asuncion del cristianismo como religion propia de manera preferente, pero no exclusiva,
tuvo amplias consecuencias. Se comprende mejor su transcendencia histdrica si se
recuerda la unidad indisociable entre poder y religion en la mentalidad romana. La
religion no era el primer asunto en la agenda politica de los principes, pero todos sus
actos de poder tenian la doble dimension, todos los emprendia en su calidad Imperator y
Augustus. El punto de partida bien conocido es el cardcter contractual de la religion
romana resumido en la formula do ut des. La pax deorum, de la que dependia la
grandeza y perennidad de Roma y su imperio, dependia del cultus deorum, es decir, del
conjunto de ritos y practicas que integran la religion romana y desde Augusto, el primer
oficiante de la religiéon romana, el Pontifex Maximus, era el emperador. Hay que tener
en cuenta que religion y politica son inseparables en la mentalidad romana (piénsese en
el concepto de imperium o en el significado de Augustus, epiteto religioso que ostentaba
Constantino: sacrosanto, mas que humano, venerando, consagrado con rito augural).
Ademas, la pietas era un componente esencial del mos maiorum, como sabemos, el
codigo ético-social inculcado desde la infancia que incluia, grauitas, pudicita,
parsimonia, lucidus ordo, certamen, uirtus, fides y pietas. La fidelidad a la pietas
implicaba comportarse con iustitia, es decir, con respeto a las leyes y las instituciones,
en relacion con los antepasados, la patria, y los dioses (erga parentes, erga patriam,
erga deos).

De acuerdo con estos presupuestos, pueden imaginar la significacion atribuida al hecho
de que el Pontifex Maximus adoptase una religion que habia sido perseguida hasta el
edicto de tolerancia de Galerio en 311 y que era considerada superstitio hasta el
mencionado Edicto de Milan.

La metamorfosis religiosa de Constantino, de la que forman parte sus visiones y suefos,
entendidos como métodos de comunicaciéon con la divinidad, es inseparable de su
trayectoria politica a causa de la unioén inextricable entre politica y religion en la
mentalidad romana por lo que debemos aludir al contexto politico en el que se
produjeron.



En efecto, las visiones y suefios de Constantino permiten seguir su mudanza politica.
Con su invocacién Constantino construyd su imagen de hombre providencial elegido
por los dioses, y de militar invencible, capaz de obtener la victoria en circunstancias
adversas. Se sirvio de visiones y suefios no solo para acreditar la posesion de pietas y
uirtus, sino para persuadir de su condicién de hombre inspirado por la divinidad en la
ejecucion de sus iniciativas politicas. De esta manera se incorporaba a la larga serie de
sofiadores y visionarios que habia deparado la historia de Roma y se integraba en la
tradicion de apelar a los somnia imperii, la revelacion divina de la victoria y del
primado politico, como estrategia de legitimacion del poder.

Antes que ¢l, Augusto, Vespasiano, Adriano, Marco o Septimio Severo, entre otros
principes, habian acreditado la funcidn politica que cumple la premonicion divina de la
victoria a través de visiones y suefios en el ascenso al primado imperial. Seguiré¢ el
esquema cronologico de la diapositiva, adaptandolo a la tematica de la conferencia.

I. 306: Ascenso de Constantino I: 306. Herculius. Observante de los cultos
tradicionales.

308-310: Viraje politico e ideoldgico de Constantino: Primera vision “pagana” (310).
Devocion por el Apolo solar.

II. 313: Acuerdos de Milan: aspectos politicos e ideoldgicos. Cristianismo religio licita.
Afiliacion cristiana. Admonicion, vision y suefio cristianos.

I11. 324-337: Epilogo

En esta tortuosa trayectoria las guerras civiles con Maximiano (286-310) y después con
su hijo Majencio (306-312) fueron decisivas para comprender el contexto, funcion y
significado de los suefios y visiones de Constantino, que son elaboraciones retdricas
dependientes de una tradicion onirica profana, biblica y apocaliptica.

Me referiré en primer lugar a la funcion y el significado de la que se denomina “vision
pagana” atendiendo a la iconografia e interpretacion que de la misma procurd
Constantino, con el proposito de demostrar que fue una pieza maestra de su
metodologia propagandistica, el mejor ingenio para argumentar la eleccion divina de un
monarca, su condicion de intermediario y su caracter providencial.

I1. La vision pagana: la teofania del santuario de Grand (310)

La primera visiéon de Constantino tuvo lugar en 310, después de la guerra que habia
conducido contra Maximiano, y marca su alejamiento politico e ideoldgico de la
denominada Tetrarquia. En este punto parece necesario introducir un breve excursus
sobre el cuaddruple principado, instituido de manera progresiva por Diocleciano (284-
305), para hacer frente a las necesidades de dirigir la guerra en frentes multiples y de
manera simultdnea y evitar la usurpacion y la multiplicacién incontrolada de los centros
de poder. Como tal implicaba la existencia de cuatro principes de distinto rango, dos
Augustos y dos Césares, elegidos no en la familia sino en la res publica, vinculados a



través del procedimiento de la adopcion, la distribucion de tareas en funcidén de areas
geograficas con 4 centros de poder, Tréveris, Milan, Tesalonica y Nicomedia, y la
prevision ordenada de la sucesion. Al cabo de un tiempo, los Augustos abdicarian, los
Césares pasarian a Augustos y designarian nuevos Césares. En efecto a los dos Augusti
sucederian los dos Caesares, previamente adoptados, en un procedimiento que
sintetizaba el principio dindstico con el electivo en lo que se refiere a la sucesion en el
poder.

Para reforzar el sistema politico, Diocleciano promovi6 la elaboracion de una verdadera
teologia politica que resultd ser una construccién teocratica, segin la cual los
verdaderos gobernantes del cosmos y del Imperio romano eran Jipiter y Hércules, que
entre los hombres reinaban a través de sus hijos, los emperadores. Los sobrenombres de
louius y Herculius simbolizarian esta ascendencia divina y una participacion en la
esencia de los dioses y, en particular, en sus uirtutes. Los monarcas poseian los numina,
las cualidades intrinsecas de Jupiter y Hércules. Los panegiricos latinos de finales del s.
IIT son textos fundamentales para conocer esta ideologia tetrarquica y el fundamento
teocratico del poder imperial, a los que hay que sumar como fuentes los epigrafes y las
emisiones monetales. Al mismo tiempo se excluia del poder imperial y se privaba de
legitimidad a cualquiera que no perteneciese a esta comunidad divina. Asi, la familia de
los louii y los Herculii, que se presentaba como construccioén sacral, tenia amplias
consecuencias en el plano del derecho publico.

De acuerdo con estos presupuestos, se entiende que la teocracia tetrarquica fuese una
concepcidn concurrente con el cristianismo y produjese efectos devastadores sobre estos
en forma de persecuciones. Los hijos divinos de la tetrarquia no podian soportar la
pretension monopolizadora del hijo del dios de los cristianos, por lo que la persecucion,
puesta en marcha mediante cuatro edictos en 303 y 304 parecia obligada en la logica
tetrarquica. Los cristianos ponian en peligro la pax deorum al negarse a participar en el
sacrificio y en el culto imperial, faltando al deber de lealtad politica y de pietas.

Sin embargo, las previsiones sucesorias del marco politico dioclecianeo solo
funcionaron en el primer relevo y la responsabilidad mayor en la voladura de la
Tetrarquia correspondi6 a Constantino.

En 305, Diocleciano y Maximiano, Augusti seniores, abdicaron y fueron sustituidos, en
ceremonias gemelas y simultaneas ante las tropas en Mildn y Nicomedia, por los
Césares Flavio Constancio (305-306) para Occidente y Galerio (305-311) para Oriente,
que a su vez eligieron y adoptaron como Césares a Maximino Daza (309(;)-313) para
Oriente y Severo (306-307) para Occidente.

Sin embargo, en 306 Constantino decidi6 entrar en la Tetrarquia por la fuerza y al
margen de las previsiones sucesorias. En efecto, tras la muerte de su padre el Augusto
senior Constancio en Eburacum, las tropas de Britania lo proclamaron emperador.
Habia nacido en 372 en Naisus y en principio prefirio el titulo de César, a la espera de
que Galerio, el Augusto senior, lo reconociese como tal, medida que adopt6 a la vez que
elevaba a Severo a Augusto de Occidente. Fue la primera grieta en el sistema
tetrarquico. En sus inicios, Constantino asumi6 la ideologia tetrarquica y acuié6 moneda
como Herculius. No conocid6 el cristianismo en el seno de su familia, pese a lo afirmado
por Eusebio, Teodoreto o Gelasio de Cizico. Su preocupacion prioritaria fue la de



legitimar su posicion de poder en el colegio imperial y hasta el 310, afio de su definitiva
ruptura con Maximiano, es evidente, en esa busqueda de legitimacion, la adhesion
formal de Constantino a la ideologia tetrarquica, dejandose celebrar como Herculius en
el panegirico VI (7) de 307 y apareciendo como defensor de la religion tradicional en su
expresion tetrarquica en los tipos monetarios con Jupiter, Hércules y Marte como sus
conseruatores.

El primer viraje religioso de Constantino fue posterior a su enfrentamiento con
Maximiano. En efecto, no s6lo Constancio tenia un hijo en edad de pretender el poder
en 3006, el colega de Diocleciano, Maximiano, era padre de Majencio, que decidi6 seguir
el camino de Constantino en octubre de 306. En este caso Galerio se neg6 a admitirlo en
el colegio imperial y ordend a Severo combatirlo. Majencio se apoderod de Italia y
Africa y asumi6 el titulo de Augusto, a la vez que su padre Maximiano, abandonaba el
retiro en Lucania para retomar el poder junto a su hijo como Augusto. Severo, el
Augusto legitimo, fue vencido y muerto en 307. El paso siguiente de Majencio y
Maximiano fue atraer a Constantino a una alianza en virtud de la cual, en noviembre o
diciembre de 307, Constantino asumi6 la dignidad de Augusto que Maximiano le
ofrecia y esposo a la jovencisima Fausta, hija de Maximiano y hermana de Majencio. El
mencionado panegirico VI (7) fue pronunciado en Tréveris en 307 con ocasion de esta
doble circunstancia.

La conferencia de Carnuntum, convocada por Diocleciano en 308 para dar salida a la
situacioén, s6lo tuvo el efecto real de aumentar el nimero de Augustos, con el
nombramiento de Licinio (308-324) y el ulterior surgimiento de rivalidades por el poder
sobre la Galia entre Constantino y Maximiano. No puedo entrar en los detalles de las
causas.

La primera vision se produjo, precisamente, en este contexto, después de la guerra civil
entre Constantino y Maximiano en 310, que acab6 con la derrota y muerte del que habia
sido el primer colega de Diocleciano, un Herculius, lo que equivalia a la ruptura politica
de Constantino con la Tetrarquia y la quiebra del vinculo familiar con el que era su
suegro. Su muerte era un acto de impiedad doble al que debia dotarse de otro
significado y Constantino recurrié al panegirico para sentar en la opiniéon publica su
nueva orientacion religiosa y a la vision para mostrarse como un hombre providencial
elegido por los dioses a través de la victoria, como imperator a diis electus. Sin
embargo, tanto el panegirico como la vision forman parte de los usos propagandisticos
tradicionales y no revelan una particular preocupacion religiosa.

Como el panegirico de 307, el de 310 tenia una finalidad autolegitimadora en
Occidente, en particular en la Galia, puesto que Constantino no reconocia a Majencio
como colega. El panegirico fue pronunciado en Tréveris, por un rétor de Autun con
experiencia en oficios administrativos, coincidiendo con la celebracion del aniversario
de la ciudad. El orador escoge el principio y el final del texto para emplazar el mensaje
ideologico. Los primeros pardgrafos estin dedicados a pormenorizar su ascendencia
dinastica y divina. Invoca como antepasados de Constantino a Claudio el Gotico (268-
270), vencedor de los godos en Naissus, su ciudad natal, (Nish, Serbia) en 269, y a su
padre Constancio Cloro, ambos objeto de relatio inter diuos tras su muerte, lo que
producia el efecto de presentar al emperador objeto de elogio como descendiente de



diui, pero no como Herculius de manera explicita, sino como el tercer principe de una
dinastia. Su legitimidad era, en consecuencia, dinéstica.

Su alejamiento de los dioses de la Tetrarquia, exigia identificar a la nueva divinidad
protectora del Augusto. El orador lo hace al final del discurso, en la peroratio, a
continuacion del relato de la revuelta y final de Maximiano describiendo una vision que
le habria sido revelada por el propio Constantino. Como se ha dicho, visiones y suefios
eran desde antiguo recursos retoricos que simulaban la comunicacion con la divinidad, y
permitian argumentar la eleccion divina y el caracter providencial del monarca, en ese
sentido era un método de legitimacion politica, al que solia recurrirse en un contexto de
guerras civiles para atribuir al dios que se aparece la victoria. En este caso, la vision se
habria producido con ocasion de una visita al santuario de Apolo en Grannus (Grand) a
la vuelta de la expedicidon contra Maximiano, para cumplir con los uota hechos antes de
la batalla, es decir, en un contexto de un acto probatorio de pietas y en un santuario
especializado en la dispensa de profecias oniricas, después de una victoria que resulta
evocada como marco del episodio. Alli, no antes sino después de una guerra civil, se le
habria mostrado el Apolo solar, una de las divinidades predilectas de los provinciales
galos cuya adhesion era necesaria, en particular la de las tropas fieles a Maximano.

Pan. lat. 7 (6), 21, 3-6.

Et immo quid dico “credo”? Vidisti teque in illius specie recognouisti, cui totius mundi
regna deberi uatum carmina diuina cecinerunt. Quod ego nunc demum arbitror
contigisse, cum tu sis, ut ille, iuuenis, et laetus et salutifer et pulcherrimus, imperator

Traduccion

“Viste, Constantino, creo, a tu Apolo, acompafnado de la victoria, ofreciéndote coronas
de laurel, cada una de la cuales te hacia el omen (presagio, pronostico, vaticinio) de
treinta afios...Lo viste y a ti mismo te reconociste bajo el aspecto de aquél al que los
cantos divinos de los poetas predijeron que le era debido el dominio del mundo entero.
Estimo que esto ya ha sucedido ahora, emperador, puesto que tu eres como ¢él, joven,
feliz, salutifero y hermosisimo.”

La iconografia incluia al Apolo solar, la victoria, las coronas de laurel y el omen de 30
afios en forma de 3 cruces. Es un mensaje codificado que el rétor interpreta. Se trata de
una admonicidn divina que afecta, en primer lugar, a la duracion de la vida y principado
de Constantino. Los signos numéricos no simbolizaban la contrapartida del dios a los
uota publica, sino el voluntario compromiso contraido por Apolo de dar al principe una
existencia que habria de superar los limites de la vida humana. Teniendo en cuenta que
Costantino rondaria entonces los 40 afnos y que el nimero de coronas con el signo de
treinta es, por lo menos, superior a dos -dice singulae y no utraque- acierta el
panegirista cuando afirma que la duracion de su vida habria de sobrepasar la vejez de
Nestor, conocedor de tres generaciones de hombres. Por su parte, y de acuerdo con el
codigo del lenguaje triunfal, la presencia de la Victoria y los laureles presagiaban al
principe las victorias que le esperaban en el transcurso de este principado



extraordinario, consecuentes en el futuro de la fortuna y felicitas que habian guiado su
inmediato pasado y sus pasos hacia el santuario.

La funcién de la vision no es unicamente identificar a la nueva divinidad protectora del
principe. De manera simultdnea el panegirista integra en la prediccion divina la
monarquia universal de Constantino, anticipando de esta manera, en 310, sus planes
politicos. Con este fin y mediante el vocativo simula un dialogo de corroboracion con el
Augusto para afirmar que en la vision de Apolo se reconocid a si mismo bajo los trazos
de aquél al que los cantos divinos de los poetas habian vaticinado que estaba destinado a
gobernar el mundo entero.

La afeccion de Constantino por Apolo como divinidad propia le permitia recuperar el
culto al Sol —cuya advocacion iba asociada a las ideas de unidad, dominio universal y
accion benéfica del poder—, enlazar con el emperador Aureliano (270-275), que habia
culminado la reunificacion del Imperio poniendo fin a las crisis del s. III, con la
instauracion en Roma del culto al sol en Roma y también imitar a su padre Constancio,
devoto del sol en el pasado reciente. EI mismo, después de los acuerdos de Carnuntum,
era mencionado en tanto que miembro del colegio tetrarquico, como dedicante de una
inscripcidon que conmemoraba la restauracion de un templo del So/ inuictus Mitra (CIL
III, 441 (Dessau 659). Sin embargo, la capacidad evocadora de la escena era mas
profunda y remitia directamente al momento fundacional del principado, puesto que en
la vision del Apolo solar estaba implicita la deliberada ecuacién con Octaviano
Augusto. Constantino se autorrepresenta como el nuevo Augusto —iuuenis, laetus,
salutifer, pulcherrimus—, en el que se cumple la antigua profecia del retorno de una edad
aurea y se realiza el vaticinio de la monarquia universal (“Estimo que esto ya ha
sucedido ahora, emperador, puesto que ti eres como ¢l, joven, feliz, salutifero y
hermosisimo”). Es bien conocida la predileccion de Augusto por Apolo desde la batalla
de Filipos (42 a. de C.). Més tarde, con ocasion de la victoria de Actium, proclamé a su
preferido divinidad triunfante. En cuanto a su inclinacidon por el simbolo solar, era
conocida en Roma desde el afio 44 a. de C.: segin Veleyo Patérculo, habia acompafiado
su entrada en la Vrbs, a la vuelta de Apollonia, después del asesinato de César, cifiendo
su cabeza. Con estos precedentes, no es imposible que tras la imagineria de la vision del
Apolo Grannus —el Apolo solar, la Victoria y las coronas latreas— estén presentes los
primordia de Octaviano como fuente de inspiracion y anticipo de la explicita
equiparacion posterior en el panegircio de 313.

En cuanto a la referencia los poetas por parte del orador, es sabido que el instaurador del
Principado habia sido honrado por Horacio, Virgilio, Ovidio y Propercio. Comenzaba
asi, en 310, la imitatio Augusti por parte de Constantino, que se hizo mas explicita
después de 324, un vez restablecida la monarquia imperial.

La nueva ideologia, que hacia de Constantino el doble de Apolo segin el panegirista, se
divulgdé a través de las monedas y las inscripciones. Desde los primeros meses de 310,
las cecas de Galia y Britania empezaron a acufiar monedas cuyo anverso estaba
dedicado al Sol inuictus, considerado el comes inspirador del principe. Este tipo monetal
durd hasta 320. La pieza mas conocida es el famoso multiplo de oro de la ceca de
Ticinum (Pavia) del 313, donde Constantino comparece junto al sol con el epiteto de
inuictus, el mismo que empezo a figurar en las inscripciones dedicadas al emperador.



También en este caso Constantino fue tradicionalista. El busto del Sol que dobla en el
reverso de las monedas la efigie del emperador del anverso figuraba en acufiaciones de
Galerio y antes de la Tetraquia en monedas de Probo y de Numeriano.

En resumen, la vision no era s6lo adulacion, artificio literario o una fantasia alegdrica
del orador. La vision es una pieza de la ideologia politica impulsada por Constantino en
310, que asi trataba de justificar su posicion después de la muerte de Maximiano, de
explicar el obligatorio viraje religioso en funcion de la ruptura politica, y, sobre todo,
procuraba prsentarse como hombre providencial destinado por los dioses al dominio del
imperio. La escena pertenece a la tradicion romana e ilustra el principio de la eleccion
divina. Era, en suma, una forma codificada de debilitar la forma politica del cuadriple
principado y, simultdineamente, de mostrarse como monarca predilecto del Apolo solar,
en una atmosfera proxima al milagro, en la que un panegirista actuaba como intérprete
ante la audiencia de la voluntad politica de Constantino. También era un modo de
congraciarse con los provinciales galos y con las tropas reunificadas tras la guerra civil.

III. Admonicion, vision y suefio cristianos de Constantino

La revelacion sobrenatural del dios de los cristianos a Constantino también esta
asociado a una victoria militar, en este caso frente a Majencio, victoria que le depar¢ el
dominio total sobre Occidente. La guerra por el control de Italia, tras el sometimiento de
ciudades decisivas como Turin, Milan y Verona, concluyd con la famosa batalla de
Puente Milvio que tuvo lugar el 28 de octubre del 312 y comporté la muerte de
Majencio, el ingreso de Constantino en Roma y la afirmacion de su poder en Italia y
Africa, ademas de los dominios heredados de Constancio Cloro.

En 311 se habia producido la desaparicion de Galerio quien antes de morir, en un gesto
de clementia, habia suspendido las persecuciones y reconocido el derecho de los
cristianos a profesar su culto, siempre que no alterasen el orden publico, reconstruir sus
iglesias y reunirse en ellas. Es el denominado el “Edicto de tolerancia” dado en
Nicomedia en 311. En el plano politico, la muerte de Galerio dio lugar a una Tetrarquia
de 4 Augustos, tres legitimos y uno ilegal, ferozmente contrapuestos dos a dos. Por un
lado, estallo la rivalidad entre Maximino Daza, que ampli6é su dominio a Asia Menor, y
Licinio. Por otro, Constantino ansiaba apoderarse de Occidente eliminando a Majencio.
Estos intereses dieron lugar a una alianza entre Constantino y Licinio, sancionada por el
compromiso matrimonial entre Constancia, la hermana de Constantino, y Licinio. El
pacto incluia la eliminacion de Majencio por Constantino y la de Maximino Daza por
Licinio.

La guerra conducida por Constantino contra Majencio no fue una guerra religiosa, pero
la religion tuvo su parte. En realidad, Majencio habia mantenido una actitud tolerante en
sus territorios por pragmatismo. Se desconocen sus convicciones religiosas, pero tanto
su titulatura, como la amonedacion y los actos de culto que llevd a cabo denotan su
adhesion a la tradicion romana. El mismo Lactancio apunta una causa politica cuando
sefiala que Constantino pretendia acabar con la tirania de Majencio. La historiografia
reciente estd procediendo a una reevaluacion de Majencio, tratando de rescatarlo de la



10

consideracion de tyrannus a la que fue condenado por las fuentes proclives a su
antagonista.

Después de la batalla Constantino entr6 en Roma, ascendi6 al Capitolio para sacrificar a
los dioses después de la celebracion del triunfo y s6lo permanecié dos meses en la
ciudad, el tiempo necesario para tomar posesion de Italia, precisar la modalidad de su
colaboracion con el Senado y escoger las cohortes pretorianas. El senado le confirio el
titulo de Maximus, atribuyéndole asi preeminencia sobre Maximino Daza, aunque éste
era mayor que ¢l. Después se apresto a reunirse con Licinio en Milan en febrero de 313
para tratar todas las cuestiones que concernieran al bienestar y a la seguridad publica
(uniuersa quae ad commoda et securitatem publicam pertinerent). El objetivo politico
fundamental del encuentro fue acordar qué territorios quedarian en poder de cada uno,
después de que Licinio eliminara a Maximino Daza. El acuerdo se sanciond con el
matrimonio de Licinio con la hermana de Constantino, Constancia.

En el terreno religioso se acordd la libera potestas sequendi religionem (es decir la
libertad de seguir el culto que prefiriesen) para todos y, en particular a los cristianos, de
manera que su divinidad fuese propicia a la potestas de los Augustos, asi como la
restitucion de las propiedades confiscadas a los cristianos, incluidas sus iglesias.

El texto del denominado por Pagi edictum Mediolani, se ha transmitido en version latina
en el De mortibus persecutorum de Lactancio (314), donde lo denomina /itteris, y en la
Historia Ecclesiastica de Eusebio (ultima revision, probable en 324-325 o 326), que
traduce al griego un texto normativo publicado en Cesarea de Palestina en el verano de
313, donde lo denomina diataxeis. Una corriente historiografica que tiene su origen en
Otto Seeck (O. Seeck, “Das sogennante Edikt von Mailand”, ZFK 12, 1891, 381-386;
cfr. Id., Geschichte des Untergangs der antiken Welt, Stuttgart 1910, 498-499), a la
vista de que se ha conservado en forma de /ittera dirigida al gobernador de Bitinia y de
que fue publicado en Nicomedia el 13 junio de 313, ha cuestionado su tipologia
legislativa apuntando a que no seria un edicto, sino un rescripto que tendria por
promotor a Licinio y no habria sido publicado en Milan. En consecuencia, no habria
existido el edicto de Milan como tal y nunca habria sido aplicado en Occidente.
Timothy Barnes, en su trabajo sobre Constantino (Dynasty, Religion and Power in the
Later Roman Empire), en 2011 arremetia contra los que todavia seguian utilizando,
aunque fuese con comillas, la formula, segun él, incorrecta, de edicto de Milan.

Esta interpretacion dominante ha sido desarticulada por Noel Lenski, (“Il valore
dell’Editto di Milano”, en Costantino a Milano, L editto e la sua storia (313-2013), a
cura di Riccardo Macchioro, Milano 2017, 5-58) donde con argumentos legislativos e
historicos convincentes demuestra la existencia del edicto como medida legislativa que
tuvo a Constantino por inspirador dentro de su politica de permisividad hacia formas
distintas de cultos y creencias. El debate sigue abierto en este punto.

El encargado de hacer publico el acuerdo en Oriente fue Licinio, tras la eliminaciéon de
Maximino Daza, por lo que se supone que fue el verdadero promotor de la medida. Su
objetivo era conseguir el apoyo de las numerosas comunidades cristianas de Oriente, en
particular la de Nicomedia, después de una guerra civil. Maximino Daza habia aplicado
con dureza las medidas persecutorias, que acompaii6é de dos edictos, uno de 306 y otro
de 309, en los que obligaba a los magistrados locales a implicar a toda la poblacion en



11

la ceremonia del sacrificio. Eusebio de Cesarea, testigo directo de los hechos, guarda
memoria de codmo los magistrados pasaban lista ante la multitud reunida delante de los
templos y compelian al sacrificio. Incluso quiso comprometer a toda la poblacion en la
denuncia de cristianos ofreciéndoles a cambio ventajas fiscales.

Los acuerdos implicaban la declaracion del cristianismo como religio licita, como lo era
la religion tradicional y, en consecuencia, la admision de los sacerdotes en la corte para
contar con su colaboracion en materia religiosa.

Aunque la guerra contra Majencio fue una lucha por el poder, como se ha dicho, la
propaganda constantiniana la presentd como una victoria religiosa y se recurrido de
nuevo al artificio visionario, s6lo que a la version profana se sum¢ la cristiana.

El primer testimonio sobre los preparativos de la guerra y la sugerencia de un contacto
visionario con la esfera divina aparecen en el panegirico 9 (12) leido en presencia de
Constantino en Tréveris, en otofio del 313. EIl orador elogia el coraje del emperador al
invadir Italia, en contra del parecer de sus generales y a pesar de los aduersa omina 'y
contra haruspicum monita, lo que significa que antes de la batalla se habia procedido a
la toma de auspicios al modo tradicional y al ritual del sacrificio.

A continuacion, explica la conducta del principe aludiendo al contacto secreto que
habia mantenido con una mens diuina que tinicamente se dignaba mostrarse (ostendere)
a Constantino y que le habria prometido la victoria. Segln el panegirista, aunque los
presagios eran inciertos, una divinidad suprema innominada se habia mostrado a
Constantino y pronosticado la victoria. De un modo elusivo y reticente sobre la
identidad de la divinidad, el orador refleja la voluntad de Constantino por presentar su
victoria como provision divina y sugerir, si bien de un modo vago, la existencia de un
contacto personal con la esfera celeste antes de la batalla. En continuidad con lo
esbozado en 310 Constantino prosigue estimulando la percepcion de su calidad de
intermediario divino capaz de predecir y conducir a la victoria. La sugerencia de la
vision contribuia a consolidar la idea de su comunicacion privilegiada con una divinidad
protectora de Constantino y su ejército bajo cuya inspiracion vaticinaba y obtenia la
victoria como si la facultad vatidica y el éxito militar fueran dones divinos.

De manera practicamente simultanea, Constantino, en el contexto de su intervencion en
el cisma donatista desatado en la iglesia de Africa a proposito de la reconciliacion de los
que habian entregado los libros sagrados para su quema durante las persecuciones
(traditores), disputa en la que Constantino optd por apoyar a los clérigos de la ecclesia
catholica frente a la que denomina factio haereticorum (CTh 16.2.1. 313 [?] oct. 31), en
una carta enviada al procénsul de Africa, Elafio, conservada por Optato de Milevi,
aludia a la manifestacion celeste de una summa diuinitas no identificada por el nombre
que le habia encargado el gobierno de todas las cosas terrenas (... summa diuinitas ...
curae nutu suo caelesti terrena omnia moderanda commisit...). Su identificacion con el
dios de los cristianos puede deducirse de la epistola constantiniana dirigida a los
obispos reunidos por el emperador en el concilio de Arlés de 314 para poner fin a la
disputa africana, en la que Constantino se manifiesta como siervo de Dios por primera
vez (me famulum suum), aunque la redaccion del texto se atribuye a Lactancio. En la
carta a los obispos justifica su profesion cristiana por las muestras de proteccion y los
innumerables beneficios que le habia deparado Dios, pero no alude a visién o



12

experiencia onirica alguna.

Es Lactancio, precisamente, el que elabora la version cristiana de la vision divina de
Constantino antes de la batalla de Puente Milvio y describe la admonicién recibida por
Constantino durante el suefio. Era una persona proxima al emperador, que lo habia
elegido como preceptor de su hijo Crispo por su dominio de la retérica. Su obra De
mortibus persecutorum es fuente primordial sobre la Tetrarquia y Constantino, aunque
estd escrita desde la impostura ideoldgica. Trataba de demostrar el cumplimiento del
castigo divino sobre los principes perseguidores de los cristianos en forma de muerte
violenta y abominable. Esté escrita entre 314 y 315, después de los acuerdos de Milan y
del traslado de Lactancio a Tréveris para instruir a Crispo.

El lugar de suceso es el campamento de Constantino en las proximidades de Roma, al
otro lado del Tiber, lugar al habia llegado el 26 de octubre del 312.

Lactancio contrapone la actitud militar y religiosa de Majencio con la de Constantino y
el esquema antitético le permite introducir y comparar los procedimientos premonitorios
tradicionales y sus efectos con el método de comunicacion con Dios y sus
consecuencias. En el fondo es una comparacion entre las dos religiones.

Sefiala que la de Majencio era, en principio, una conducta remisa a la guerra y
permanecia en Roma, porque un oraculo le habia predicho que moriria si abandonaba la
ciudad. No obstante, su situacion militar era ventajosa, pues disponia de mayores
contingentes y habiles generales, que habian conseguido imponerse a Constantino. La
situacion cambid radicalmente después de la llegada de Constantino a los alrededores de
Puente Milvio), merced a la intervencion del dios de los cristianos.

Lactancio es muy circunspecto en la descripcion del suefio:

Lact. De mort. 44, 5-6. ...in quiete Constantinus ut caeleste signum dei notaret in scutis
atque ita proelium commiteret. facit ut iussus est et tranuersa X littera summo capite
circumflexo, Christum in scutis notat. Quo signo armatus exercitus capit ferrum.

Trad. “Constantino fue advertido durante el suefio para que inscribiese en los escudos el
signo celeste de Dios y de esta manera entablase combate. Hizo lo que se le habia
mandado e inscribié en los escudos Christum con una X rotada girada con el extremo
superior curvado sobre si mismo. El ejército, armado con este signo, toma la espada”.

Segun Lactancio, Constantino, antes de la batalla, mientras dormia vio en el cielo el
signo de Dios y se le exhorto a grabarlo en los escudos de los soldados y combatir. En
este caso lo que aparece es un simbolo. La imagen es una X girada con el extremo
superior curvado en circulo, rotado sobre si mismo, es decir, el signum dei o
monograma de Cristo (el nexo de las dos primeras letras de Cristo en griego). La
monitio celeste contiene un mensaje eliptico (no precisa como se le transmitid la orden,
si mediante una voz o un texto escrito) que, no obstante, deja entender que se le
prometi6 la victoria y el poder si combatia en nombre de Dios. Por otra parte, la derrota
de Majencio confirmaba el sentido de la admonicién. Constantino habia sido elegido
por Dios a través de la victoria, convertido asi en eficaz protector del emperador. Segin
Lactancio, comenzaba entonces el Imperio cristiano. De hecho, Constantino adopt6 el



13

crismén como simbolo de su afiliacion cristiana y de la proteccion procurada a sus
fieles, en correspondencia a la tutela de la divinidad cristiana hacia su persona e
iniciativas: comenzaron, a partir de 315, las representaciones del crismén como pieza
parlante del lenguaje imperial.

Precisamente la actitud favorable a los cristianos es el elemento decisivo en el suefio
providencial que el mismo Lactancio atribuye a Licinio en visperas de su
enfrentamiento con Maximino Daza en Campo Ergeno en 313, solo que en este caso la
vision onirica tenia como protagonista a un angel que prometia la victoria a cambio de
la plegaria que debia dirigir el Augusto y su ejérecito a Dios al dictado de su enviado.
Las tropas recitaron la oracion tres veces con el efecto pronosticado por el angel.

Para construir la vision de Constantino, Lactancio se baso en precedentes profanos del
suefio premonitorio de la mantica pagana y apolinea, segin Amat (1985), pero también
en la literatura veterotestamentaria en concreto, en la aparicion del profeta Jeremias a
Judas Macabeo anunciandole la victoria contra los enemigos de Israel. (2 Mac., 15, 12-
17). La estilizacion retdrica era obra de Lactancio, pero la inspiracion intelectual, dada
la continuidad del motivo propagandistico, parece proceder del mismo Constantino,
incluso en el caso del suefio de Licinio, y obedecer a sus propdsitos legitimistas. Como
se ha dicho, en 314 Lactancio era preceptor de los hijos de Constantino en Tréveris y
tenia acceso al emperador.

De hecho, la version cristiana no anul6 la interpretacion pagana del desenlace de la
batalla de Puente Milvio. Asi, la divinidad innominada del panegirico de 313 cuya
inspiracion le habia conducido a la victoria en 312, reaparece aludida en la inscripcion
del famoso arco de Constantino, coetaneo del panegirico, si bien fue inaugurado en 315,
con ocasion del traslado a Roma del principe para celebrar sus decennalia. Su
construccion habia sido decidida por el senado como monumento triunfal destinado a
conmemorar en Roma la victoria y a dar a conocer, a través de la imagen y el texto, la
doble dimension religiosa y politica de la misma y el caracter providencial y
excepcional de su promotor.

Mientras la iconografia se atenia a los mddulos tradicionales, destacando al Apolo solar,
que aparece en primer plano como dios del ejército y del principe, la inscripcion
explicativa atribuye el triunfo sobre el tyrannus a la coalicion entre el instinctus
diuinitatis -1a inspiracion de la divinidad- y la magnitudo mentis del principe.

La imagen y el texto se prestaban a una lectura complementaria -la divinidad
innominada era el Apolo solar- o disociada, con lo cual se puede sospechar una
ambigiiedad calculada. Después de una guerra civil y de la necesaria busqueda de la
unidad politica y entre los ejércitos, no convenia la discriminacion religiosa, sino la
integracion de todas las tendencias. Aunque cristiano entre los cristianos, seguia siendo
pontifice méximo y por tanto primer oficiante del cultus deorum tradicional.

Todavia en 321 en el panegirico IX (12) pronunciado por Nazario en honor de
Constantino y sus hijos ya Césares Crispo y Constantino el menor en Roma y
compuesto en clave dinastica, el orador, al evocar la hazafia de Puente Milvio, ademas
de aludir repetidas veces a la diuinitas protectora del principe y al diuinus instinctus
que guiaba cada uno de sus actos, indica que esta ayuda sobrenatural, en forma de un
ejército celeste que acudia a combatir a su lado al mando del divus Constancio Cloro,



14

se habia hecho visible en el camino hacia Italia, cuando Constantino estaba todavia en la
Galia, pero ya habia emprendido la campafia contra Majencio. El orador Nazarius da
una explicacion pagana de la tradicidon milagrosa que rodeaba la batalla de Puente
Milvio. No es dificil establecer analogias entre la descripcion de Lactancio y la del
panegirista. Aunque cambia la iconografia, y el lugar de la manifestacion, el mensaje es
similar: la ayuda divina que proporciona la victoria desciende del cielo en forma de
ejército armado con escudos prodigiosos. El rétor se inspiraba en la intervencion de los
Dioscuros Castor y Polux en la batalla del Lago Regilo en apoyo de los latinos narrada
por Livio para mantener viva la tradicion visionaria de Constantino como favorito de la
divinidad a la vez que lo incorporaba a la memoria mitica por sus hazafias.

Sin embargo, en términos cronoldgicos, se impuso la cristianizacion de la vision y el
suefio de Constantino previo a la batalla de Punte Milvio incorporada por Eusebio a la
denominada Vita Constantini de 337. Sabemos que después de la eliminacion de
Licinio en 324 y la consiguiente restauracion de la monarquia, Constantino, tras
apoderarse Oriente y reunificar el Imperio como Augusto Unico, manifestd abiertamente
su adhesion al cristianismo. Disponemos de testimonios elocuentes en forma epistolar
insertos por Eusebio en la misma Vita y datables en 324, a saber, la carta a los
provinciales de Palestina, la carta al rey persa Sapor y la carta a los ciudadanos
orientales en las que apuntaba a Dios como la divinidad protectora y eficaz que le habia
deparado las sucesivas victorias que marcaban hitos en su trayectoria. La formulacion
mas explicita del reconocimiento del cristianismo como religiéon propia por parte de
Constantino puede leerse en la compleja Oratio ad sanctorum coetum, de cronologia
discutida y distintas redacciones.

El mismo Eusebio de Cesarea, en la obra De laudibus Constantini, afirma que Dios se
comunicaba con Constantino por medio de visiones y manifestaciones en suefos,
dejando suponer que era el emperador la fuente que le habia informado de tales sucesos.
Como sabemos, Eusebio, obispo de Cesarea, no se vio personalmente con Constantino
antes de 325, intercambid con ¢l 5 epistolas y era consejero espiritual de Constancia,
hermana de Constantino, casada con Licinio y desde 313 establecida en Oriente.
Conocia la obra de Lactancio. Sin embargo, en su Historia ecclesiastica, objeto de
sucesivas redacciones, la ultima probablemente de 324-325 o 326, atribuye la victoria
de Puente Milvio a Dios, pero no menciona el suefio ni el simbolo de Cristo.

Presenta el episodio dentro de los cénones de la lucha del Augusto piadoso contra el
tirano impio. Narra como mientras Majencio se daba a los maleficios en Roma, sin
atreverse a abandonarla, pese a la mayor envergadura de sus contingentes militares,
Constantino, que ya era cristiano, habria invocado al Dios celeste, a su Verbo antes de
la batalla, obteniendo la alianza divina como respuesta y con ella la victoria. Para
enfatizar la condiciéon de intermediario divino de Constantino compara el final de
Majencio, ahogado en el Tiber, con el que habian sufrido las tropas del faradn en el mar
Rojo mientras perseguian a Moisés, comparacion de la que resulta la ecuacion simbolica
entre Constantino y el personaje biblico. Y no hay que olvidar que Moisés encarnaba el
arquetipo del profeta con rasgos de jefe militar victorioso y conquistador.

Asi pues, antes de que Eusebio entrara en contacto con Constantino, lo que sucedié con
ocasion de concilio de Nicea en 325, evita mencionar el prodigio del suefio. Lo hace en



15

la denominada Vita Constantini, redactada probablemente en 337, es decir, al final de la
vida del principe, cuando la Tetrarquia se habia convertido en pasado y, manteniendo el
compromiso con la religion tradicional, habia dado pruebas elocuentes de su
filocristianismo, sobre todo en su legislacion.

Escrita con el estilo grandilocuente del encomio, reproducia los modulos
convencionales de la biografia y del speculum principis, sélo que cristianizados, y
desarrollaba la construccion politico-teologica que Eusebio habia esbozado en la
Historia ecclesiastica y expuesto en el Triakonterikos, el discurso elaborado con
ocasion de los tricennalia del principe, en 336, segln la cual el emperador es imagen de
Dios que gobierna el mundo e instrumento de su economia salvifica.

Dentro de estos patrones temadticos e ideoldgicos recoge el enfrentamiento con
Majencio, pero 25 afios después de su suceso y hace coincidir la victoria de Constantino
con su conversion.

Esta es la traduccion del texto griego referido a la vision y el suefio de la conversion
vinculados a la batalla de Puente Milvio:

Eus. VC 1, 28-31.

Mientras el emperador estaba absorto en esta plegaria... se le aparecio un signo divino
verdaderamente extraordinario, algo a lo que seria dificil dar crédito si hubiese sido
otro el que hablara de ello. Pero dado que fue el victorioso emperador en persona el
que, mucho tiempo después, cuando fui honrado con su amistad y proximidad, me
revelo lo sucedido y me confirmo con solemnes juramentos sus palabras, ;quién podria
dudar tanto como para no creer que se produjeron tales hechos? Mas aun si se tiene en
cuenta que el desarrollo posterior de los acontecimientos confirmo la autenticidad de
cuanto me fue referido. En la hora en la que el sol esta a mitad de su camino, cuando el
dia empieza a declinar, dijo haber visto con sus propios ojos, en pleno cielo y por
encima del sol, el signo luminoso de una cruz, con una inscripcion unida a ella que
decia "Con esto vence". A causa de esta vision un gran sobrecogimiento se apodero de
el y de todo el ejército que lo acompainiaba en su marcha y que fue espectador del
portento. Y contaba que su incertidumbre acerca de la naturaleza de aquella aparicion
era grande. Mientras reflexionaba y cavilaba sobre lo sucedido le sorprendio la
llegada de la noche. Entonces se le mostro en suenios Cristo, el hijo de Dios, con el
signo que habia visto en el cielo y le insto a fabricar una imitacion del signo observado
en el cielo y a servirse de él para defenderse frente a los enemigos”.

El relato es pormenorizado y complejo y esta construido a base de escenas que
componen, con imagenes y palabras, una secuencia: a) la necesidad de la ayuda divina
para obtener la victoria; b) la busqueda del dios mds eficaz; c) la eleccién del dios
paterno; d) la epifania de Cristo mediante una visién y un suefio; e) la descripcion del
labarum o estandarte constantiniano y f) finalmente, la exégesis de la manifestacion
divina.



16

Eusebio coincide con los panegiristas - y difiere de Lactancio- al situar los hechos en la

Galia, cuando ya estaba tomada la decision de atacar a Majencio en Italia y presenta la
vision y el suefio como respuesta de Dios a la plegaria de Constantino. En efecto, segun
Eusebio, el emperador, preocupado por el recurso a las artes magicas de Majencio
buscaba la proteccion de un dios que pudiese superar los efectos de aquéllas. En esta
reflexion sobre cudl es el dios més eficaz auxiliando al emperador en la guerra frente al
enemigo, tras repasar el fracaso de los emperadores vinculados al culto a los idolos,
desecha a las divinidades tradicionales y a las de los tetrarcas por incapaces y decide
implorar ayuda al dios de su padre, que habia dado pruebas indubitables de toda su
potencia.

Sin embargo, Constantino ignoraba quién era ese dios. A continuacion, Eusebio situa a
Constantino dirigiéndole una plegaria para que se le mostrase y prestase socorro en las
circunstancias que atravesaba. Entonces, anticipa, se le aparecio un signo extraordinario
pero, antes de entrar en su descripcion, Eusebio refuerza su veracidad con tres pruebas,
(1) la fuente sobre el particular fue el mismo emperador en persona, (2) valido su relato
con solemnes juramentos y (3) el discurrir de los hechos confirmaba lo referido.

Aparte de crear expectacion e intensificar el caracter prodigioso de lo que va a exponer
y adelantarse a la duda procurando neutralizarla con buenos argumentos, atribuye a

Constantino la version de los hechos que va a relatar.

Sitaa la vision en el medio dia, en las horas meridianas del sol cuando este empieza a
declinar. Entonces habria visto con sus propios 0jos, en pleno cielo y por encima del
sol, el signo luminoso de una cruz, al que estaba unida una inscripcion que decia, toutoi
nika, "con este vence". Por tanto, en la vision diurna, tenemos el sol, que se remonta a la
primera vision pagana, la cruz, que también alli estaba presente en la prevision
numérica, y el anuncio expreso de la victoria.
Sin embargo, ni Constantino ni su ejército, que también habia sido espectador del
portento, conocian el significado de la vision. La revelacion de la divinidad a la que
correspondian tales signos se produjo por la noche y a través del suefio personal, en
consecuencia, en este caso, se mostro unicamente a Constantino. En la revelacion
nocturna las imagenes que comparecen son las de Cristo, de nuevo la cruz
resplandeciente y la promesa implicita de la victoria bajo la prescripcion de luchar bajo
su proteccion. Si en la vision es posible reconocer la alusion a la experiencia de 310, en
el suefio encontramos recreado y explicito el relato onirico de Lactancio.
Finalmente, la interpretacion de la visién y el suefio la dispensan los sacerdotes
depositarios de la doctrina de Cristo, lo que implica su proximidad al emperador en
estas circunstancias. Segin Eusebio, Constantino, estupefacto por la vision, después de
decidir no venerar a otro dios que al que se le habia aparecido, convocé a los iniciados
en su doctrina para preguntarles quién era el dios y cudl era el significado del signo
mostrado. El obispo aprovecha el didlogo imaginado para introducir los principios de la
religion de los cristianos al dar razon, por boca de los sacerdotes, de los signos del
suefio: Cristo era el hijo unigénito del Unico Dios y el signo representaba la
inmortalidad, la victoria sobre la muerte que Cristo habia logrado durante su paso por la
tierra.



17

Finalmente, Constantino, segun Eusebio, hizo venir a orfebres a los que dio
instrucciones para que reprodujesen el signo en oro y piedras preciosas.  Eusebio
procede a describir el “trofeo” que dice haber visto con sus propios ojos. Se trata de una
cruz alta en el extremo de la cual se fija una corona donde figuran la chi y la rho de
Christos. Eusebio precisa que el emperador habia hecho grabar el signo sobre su casco,
lo que es confirmado por un multiplo de plata emitido en Ticinum en 315 y otras
monedas posteriores. También explica que un estandarte pendia de la cruz tejido en oro
y adornado con joyas deslumbrantes, bajo el cual, en el asta vertical, figuraban
medallones del principe y sus hijos. Se trata del famoso labarum de Constantino.

En consecuencia, Constantino tuvo claro el significado de la vision celeste: Dios en
persona se le habia manifestado para transmitirle el conocimiento de aquella verdad y
decidi6 dedicarse a la lectura de los libros sagrados, hacer de los sacerdotes de Dios sus
consejeros y armado con esta fuerza dirigirse contra el tirano, pero ésta parece una
circunstancia secundaria en el interés primordial de Eusebio.

En efecto, Eusebio adapta la iconografia de la vision y el suefio a su fin, que es
emplazar en este momento la conversion de Constantino. En su relato, la vision y el
suefio, en claro contraste con el valor que tales signos tenian en Lactancio, son medios
de conocimiento del verdadero y tnico Dios y la verdadera religion.

Las diferencias de la narraciéon de Eusebio con el relato de Lactancio probarian, que
circulaban distintas versiones sobre el hecho ya en vida de Constantino. Posteriormente,
el episodio de la vision y el suefio fue reelaborado con variantes por los historiadores
eclesiasticos Rufino, Socrates, Sozomeno y Filostorgio y en fuentes posteriores en
consonancia con otros contextos histdricos ajenos a lo tratado en esta conferencia.

En realidad, ni su padre Constancio era cristiano, pero es cuestion para otra conferencia
(nunca se identificé como cristiano, sino como practicante de los cultos tradicionales y
sus monedas representaban a Hércules, Jupiter, Marte y el Sol invicto, aunque fue
tolerante con los cristianos de los territorios bajo su dominio), ni Constantino se
comprometid en exclusiva con el cristianismo a partir de esta fecha, como demuestran
el arco de Constantino y el panegirico de 321. Por otra parte, en Roma continud el culto
a la Vestales, se siguieron practicando sacrificios en el altar de la Victoria y los templos
tradicionales continuaron activos como espacios cultuales, si bien a partir de 313, el
emperador procurd poner de su parte a los obispos con medias legislativas que trataban
de equiparar a los sacerdotes cristianos con los sacerdotes de la religion tradicional y de
institucionalizar la ecclesia dentro de la res publica, a la vez que mantenia su condicion
de Pontifex Maximus de la religion tradicional.

IV. Breve epilogo

Como se ha dicho, fue a partir de 324, tras la eliminacion de Licinio y la restauracion
de la monarquia con Constantino como unico Augusto, cuando mostrd su predileccion,
no exclusiva, por el cristianismo de forma abierta. Sabia que las comunidades cristianas
le habian apoyado en la guerra y eran decisivas para su aceptacion en Oriente y,
ademas, la divinidad de los cristianos se habia mostrado eficaz sirviéndole la victoria.
En coherencia con este posicionamiento extendi6 a Oriente la legislacion a favor de los



18

cristianos y su iglesia y les prestd apoyo evergético con la colaboracién de su madre
Elena; intervino en la disputa arriana con la convocatoria del primer concilio ecuménico
celebrado en Nicea en 325 y sanciond la formula trinitaria del homousios, la
consubstancialidad del Padre y el Hijo y la condena de los disidentes al exilio, pero no
estaba bautizado, por lo que no podia participar en las ceremonias litargicas. Sin
embargo, no practico una politica deliberadamente hostil hacia los cultos tradicionales.
La destruccion de algunos templos entre 326 y 333, a saber, los templos de Mambré
(Palestina), Heliopolis (Fenicia Libaniense), Aphaca (Fenicia Prima) y Egeas (Cilicia)
no obedecié a un programa de eliminacidén sistemdtica del culto tradicional, sino a
motivos circunstanciales en cada caso a los que no era ajena su defensa del mos
maiorum. No prohibid el sacrificio, aunque si la haruspicina con fines maléficos y en su
consilium habia obispos, como Osio de Coérdoba, pero también intelectuales paganos
como los filésofos neoplatdonicos Sopatro (después cayd en desgracia) y Hermdgenes.
En 324, después de la victoria sobre Licinio e imitando la politica de Augusto de
fundacion de ciudades, decidi6 fundar una ciudad sobre el espacio ampliado de la
antigua Bizancio ddndole su nombre. La inauguracion de Constantinopla tuvo lugar en
330. Quiso que fuera una ciudad cristiana, pero no impidio los ritos tradicionales de la
consecratio 'y proyectd templos en honor de la Tyché y la Magna Mater y un Capitolio
dedicado a los dioses tradicionales, a la vez que daba inicio a la construccion de la gran
basilica de Santa Sofia. Ademds, en la misma Constantinopla, se hizo representar
encima de una columna de pérfido, con la corona radiada de un dios solar. Utilizé para
su estatua una de Apolo traida de Ilidon, haciendo retallar su cabeza. Bajo la estatua
fueron colocadas reliquias de la verdadera cruz, hallada por su madre Elena en
Palestina. Con lo cual, las reliquias cristianas y los simbolos paganos se reunian en su
estatua. Es la prueba de que en ¢l no se daban las oposiciones y exclusiones que la
investigacion moderna cree ver entre las dos religiones: para Constantino la religion
tradicional y el cristianismo eran garantias divinas acumuladas para el emperador y el
Imperio romano.

Entre 333 y 335 emitié el rescripto de Hispellum. Se trata de una inscripcion que
contiene el traslado epigrafico de un rescripto por el que Constantino aceptaba que en
Hispellum (Umbria, Italia) fuese construido un templo dedicado a si mismo y a la
domus diuina con la condicion de que las ceremonias se desenvolviesen exentas de
toda practica supersticiosa, cosa que probablemente no excluia los sacrificios celebrados
en publico en la forma tradicional, aunque si la haruspicina privada, es decir, permitia el
culto a su persona y su familia desprovisto de cualquier practica sospechosa vinculada a
la adivinacion con fines fraudulentos.

Finalmente, fue enterrado como cristiano tras su muerte en mayo de 337 en Ancyrona.
Poco antes habia recibido el bautismo de manos del obispo local, el arriano Eusebio de
Nicomedia, segiin narra Jeronimo, en su busqueda de un remedio sobrenatural a su
enfermedad y ante la ineficacia de la medicina. Su cuerpo fue enterrado en el mausoleo
que habia mandado construir en la iglesia de los Santos Apostoles en Constantinopla, en
un sarcofago de porfido, rodeado de 12 cenotafios que simbolizaban a los 12 apostoles,
como si ¢l fuese el decimotercer apostol. Se hizo enterrar como cristiano, pero sin
haber renunciado a su condicion de Pontifex Maximus y, por tanto, primer oficiante de



19

la religion tradicional. Tras su muerte, el Senado de Roma decreto su relatio inter diuos,
siguiendo los usos tradicionales.

Como conclusion, Constantino era un hombre de poder. Su trayectoria politica esta
recorrida por guerras civiles y el recurso a la especial comunicacioén con la divinidad,
dentro de una estrategia legitimista, le permitid presentarse como un hombre
providencial y un militar invencible. Su concepcion del cristianismo fue tan utilitaria
como la de quienes profesaban los cultos tradicionales. Si lo prefirio, fue porque le
habia resultado, asi lo creia, mas eficaz en la guerra.

Bibliografia (seleccion):

Barnes, T. D., “Lactantius and Constantine”, Journal of Roman Studies 63, 1973, 29-46.
Barnes, T.D. Constantine and Eusebius, Harvard, 1984.

Barnes, T.D. Constantine: Dinasty, Religion and Power in the Later Roman Empire,
Chichester, 2011.

Bleckmann, B., “Visioni notturne di Costantino”, Fra Costantino e i Vandali: atti del
Convegno internazionale di studi per Enzo Aiello (1957-2013), a cura di De Salvo, L.,
Caliri, E., Casella, M., Bari, 2016, 95-100.

Bourgeon, Ch., “La vision et le songe de Constantin ayant précédé la bataille du pont
Milvius dans les oeuvres d’Eusebe de Césarée et de Lactance”, FEC 37, 2019, 1-15.
Cowan, R., Milvian Bridge AD 312. Constantine’s battle for Empire and Faith, London,
2016.

Escribano Pafio, M. V. “La primera vision de Constantino (310)”, Suerios, ensueiios y
visiones en la Antigiiedad pagana y cristiana, R. Teja Casuso, ed., Gijon, 2002, 85-94.
Flower, R., “Visions of Constantine” (Review), JRS 102, 2012, 287-305.

Girardet, K.M. Der Kaiser und sein Gott: Das Christentum im Denken und in der
Religionspolitik Konstantins Des Grossen, Berlin, 2010.

Heck, E., “Constantin und Lactanz in Trier — chronologisches”, Historia, 58, 2009, 118-
130.

Long, J., “How to Read the Halo: Three (or More) Versions of Constantine’s Vision”,
The Power of Religion in Late Antiquity, Cain, A., Lenski, N. (ed.), London, 2007, 227-
235.

Moreno Resano, E., “Milagros en contextos bélicos en la literatura constantiniana”,
Mite i miracle a les literatures antigues i medievals, Movellan, M., Pomer Monferrer,
Luis, J. J. (ed.), Valencia, 2018, 83-97.

Saylor Rodgers, B. “Constantine’s Pagan Vision”, Byzantion, 50, 1980, 259-278.

Van Dam, R., Remembering Constantine at the Milvian Bridge, Oxford, 2011.

Van Dam, R. “A lost panegyric: the source of Eusebius of Caesarea’s description of
Constantine’s victory and arrival at Rome in 312, Journal of Early Christian Studies,
27,2019, 211-240.

Weiss, P., “The Vision of Constantin ““, JRA4, 16, 2003, 237-259.



